سلسله مطبوعات-8 اردوتفاسير كالتقيدي جائزه مولا نامحدا شرف على تفانوي ف تفسير بيان القرآن ايک جائزه ibrary.blogpol.com loo bag مولا نامفتى محداظهارالحق قاسمي استاذ دارالعلوم وقف ديوبند پیش <sup>لفظ</sup> پروفیسر عبدالرحیم قد وائی مرتب سلسلة مطبوعات د اکٹر عبیدا قبال عاصم زيراجتمام يرو فيسرخليق احمد نظامي مركز علوم القرآن على كر هسلم يو نيورش بعلى كر ه B براؤن بکس بعلی گڑھ

© پر د فیسرخلیق احمد نظامی مرکز علوم الفر آن بملی گڑ ھ

#### **Tafseer Bayanul Quran: Ek Jayeza**

by

Maulana Mufti Mohammad Izharul Haque Qasmi

UNDER THE AEGIS OF K.A. NIZAMI CENTRE FOR QURANIC STUDIES ALIGARH MUSLIM UNIVERSITY, ALIGARH

#### ISBN: 978-81-19399-12-3

| 2023                                   | : | ايديش |
|----------------------------------------|---|-------|
| ₹ 300                                  | : | قمت   |
| 70 gsm نیچپرک شیڈ                      | : | كاغذ  |
| Images & Impressions، نیک دیلی۔ 110002 | : | مطبع  |
| برا وَن بکس علی گڑ ھ۔202001            | : | ناشر  |

No part of this publication may be reproduced, stored in a retrieval system, or transmitted, in any form or by any means, electronic, mechanical, photocopy, recording or otherwise, without prior permission of the author/publisher.

Published by: Brown Books Opp. Blind School, Qila Road, Shamshad Market, Aligarh - 202001 Mob: +91 7906863461, Ph: 0571 2970227 E-mail: bbpublication@gmail.com

فهرست مضامين

| 7                  | ں پیش لفظ                                                            |
|--------------------|----------------------------------------------------------------------|
| 9                  | ۵ مقدمہ                                                              |
| 14                 | 0 ابتدائيه                                                           |
| 16                 | دنیا کی ہرزبان میں اس کے ترجے ہوئے                                   |
| 18                 | • ترجمه کامفہوم                                                      |
|                    | ن تفسیر کی لغوی تعریف                                                |
| 21                 | ن تفسیر کی اصطلاحی تعریف                                             |
| 24                 | ن تفییر قرآن عہدر سالت میں                                           |
| 25                 | ن شیر قرآن عہد صحابہ سی                                              |
| 26                 | ن شیر قرآن عہد تابعین میں                                            |
| 27                 | ن علم تفسیر میں اسرائیلی روایات                                      |
| 28                 | ن تیسری اور چوتھی صدی ہجری میں تفسیر                                 |
| 29                 | ی رق ارور پول معنی مروق می مدر<br>مربی تفاسیراور مندوستان            |
| 32                 | ک روب میں یزارون اور مالی است.                                       |
| 34                 | م اردوین علی پر (من است.)<br>مار باله آن سلسائة اسیر کی ایک اہم کر ک |
| ورخاندانی احوال 35 | منی ایران مسلمان کا معلمان کا رو الدر ا                              |
| 36                 | و تعلق تر بیان اعران ابنیک مکارک دی در م                             |
| 37                 | ن معیم وربیت اور خطرات اسما مده ارا ·                                |
| 38                 | O حضرت میلم الامت مے اسائلہ 8                                        |
|                    | ⊙ زمانۂ طالب میں کی چہی تصنیف<br>⊙ طالب علمی کے احوال                |
|                    | O طالب می لےاحوال                                                    |

|            | تفسير بيان القرآن : ايك جائز ہ              |
|------------|---------------------------------------------|
| 39         | 🔾 دارالعلوم کے زمانہ قیام میں چند معمولات   |
| 40         | 0 مند تدریس پر                              |
| 41         | O حضرت تھانو کؓ کےاصولِ تد ریس              |
|            | 0 طلبہ سے متعلق ہدایات                      |
| 42         | ن تھانہ بھون واپسی                          |
| 43         | O حضرت تھانوی کے چندنامور تلامذہ کرام       |
| 13         | O بیعت وسلوک                                |
| 44         | 0 يېلاسفرنج                                 |
| 44         | O دوسراسفر بخ اوراجازت بیعت                 |
|            | O حضرت حاجی صاحب کی دود صیتیں               |
| 46         | ○ خانقاه امداد بياورد ين خدمات              |
| 47         | • مواعظ وملفوظات                            |
| 48         | O رشد د مدایت اورا حسان وسلوک               |
| 49         | 0 مقصود بيعت                                |
| 51         | O اسوهٔ حسنه رسول اکرم ایشیج                |
|            | O حضرت تھانو ٹی کی مجالس                    |
| 52         | o حضرت تقانو ٹی کی تصانیف                   |
| 53         | O تصانيف تھانو ی کی نوعيت                   |
|            | 0 قرآن پاک کی خدمت                          |
|            | • خجوید دقراءت دمتعاقات ِعلوم قرآنی         |
|            | • علوم القرآن                               |
| 58         | O ترجمه قرآن کریم اور <i>ہ</i> ندوستان      |
| 59         | Oاردوكا پېلاكمل ترجمهٔ قرآن                 |
| ىيى فرق 60 | O حضرت تھانو کی اور حضرت شاہ صاحبؓ کے ترجمہ |

4

| 5 | ربيان الفرآن : ايك جائز ہ                                                          |                       |
|---|------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
|   | بإن القرآن كاتر جمه اورتفسير                                                       | é.O                   |
|   | فسيرلكھنے كى وجہر                                                                  | 0                     |
|   | فسيربيان القرآن كا آغاز                                                            | <i><sup>7</sup></i> 0 |
|   | ظرثانی اوراصلاحات 63                                                               | jo                    |
|   | فسيرىمآ خذ 64                                                                      | <i></i><br>'0         |
|   | گزیراصطلاحا <b>ت</b> 65                                                            |                       |
|   | یان القرآن کی پہلی اشاعت 66                                                        | <i>.</i> 0            |
|   | يان القرآن كي مختلف اشاعتين                                                        |                       |
|   | فسيرى اصول 69                                                                      |                       |
|   | یان القرآن اصول تفسیر کے معیار پر                                                  |                       |
|   | مول تفسيراور تفسيری خصوصيات                                                        |                       |
|   | یان تفسیر میں حضرت تھا نو کی کے اصول                                               |                       |
|   | یں یرٹیں سر صفا وق نے معلومی ہوتی ۔<br>نصرت تھا نو کی کے ترجمہ دفسیر کی خصوصیات    | •                     |
|   | شرط ها دل طرب مدو بیرن مسوطیات                                                     |                       |
|   | شرط ها ولی 6 میرل کرانی                                                            |                       |
|   | سیر کے سے عناوین 16 ہما م<br>پان القرآن کے حواشی                                   |                       |
|   |                                                                                    | •                     |
|   | یان القرآن کی دیگر خصوصیات 91<br>التر تو بر مدیر برای محصونا                       |                       |
|   | یان القرآن میں معرفت کارنگ بھی غالب ہے 94<br>در القرآن میں معرفت کارنگ بھی غالب ہے |                       |
|   | ر آنیات سے متعلق حضرتؓ کے چندر سائل 95<br>بر آنیات سے متعلق حضرتؓ کے چندر سائل     |                       |
|   | یان القرآن سے استفادہ کرنے والے مفسرین 96                                          |                       |
|   | یان القرآن میں شریعت ،معرفت دونوں موجود ہیں                                        |                       |
|   | ستيعاب مالهٔ و ماعليه 98                                                           | 10                    |
|   | ېندتفسيري مثالين                                                                   | ٥                     |
|   | بلد میرن مناین                                                                     | 0                     |

| 105 | <ul> <li>بیان القرآن اور کلامیات</li> </ul>       |
|-----|---------------------------------------------------|
|     | نقليات پرعقليات كاانطباق                          |
|     | و عقل وفل میں تطبیق کا طریقہ                      |
|     | وزات وصفات ہے متعلق شبہات میں ایجاز واعجاز        |
|     | o قواعد منطقیہ کی رعایت                           |
|     | ناویل کے باب میں مسلک اشاعرہ اور ماترید بیکالحاظ  |
|     | • مسّله رفع عيسيٰ عليه السلام                     |
|     | حضرت تھانو کی کافقہی ومنطقی طرن استدلال           |
|     | یکم کلام کے لئے بیان القرآن قابل اہمیت ہے         |
|     | ٥ تفسير بالما ثوراور بيان القرآن                  |
|     | ) علمائے اہل سنت والجماعت                         |
| 124 | ی قرآن عائلی داجتماعی مسائل کوبھی زیر بحث لاتا ہے |
| 126 | <ul> <li>بیان القرآن اور فقه اسلامی</li> </ul>    |
| 127 | O حضرت تھانوٹی کافقہی اشنباط                      |
| 134 |                                                   |
|     | 0 مسأئل انسلوك كااجتمام                           |
| 141 | ن غیراسلامی نظریات کی تر دید                      |
| 141 | • مدعيان طريقت كاطريقه                            |
| 142 | O لقائح حقیقی سے محروم شخص                        |
| 143 | ن قر آن کالغوی د بل <sup>اغت</sup> ی اعجاز        |
|     | • علم القراءت والاعراب                            |
| 147 | 0 ترجمه پراہل علم کی آراء                         |
|     | 🔾 تفسير پراہل علم کی آ راء                        |
|     | <ul> <li>کتابیات</li> </ul>                       |

بسم الثدالرحمن الرحيم يبش لفظ

اللد تعالیٰ کابےانتہاشکر ہے کہاس نے'' پروفیسرخلیق احمہ نظامی مرکز علوم القرآن ،علی گڑ همسلم یو نیورشی علی گڑھ' کو میتو فیق بخشی کہ وہ' برّصغیر میں اردونفاسیر کا تنقیدی جائز ہ'' *ے مختلف ز*ادیوں کو کتابی صورت میں علمی حلقوں کے سامنے پیش کرے۔ یقینی طور بر بیرکام بہت محنت اور دفت طلب ہے کیکن الحمد ملتداس ادارے کوخلص رفقاء کا تعاون ماضی میں ملتا رہا ہے اور اس مرتبہ بھی معتبر مصنفین کی گراں قدرعکمی معاونت نے ہارے حوصلوں کو مہمیز کیااور ہم نے اس عظیم کام کا بیڑ اﷲ کے فضل وکرم کے سہارے اٹھالیا۔ اردو تفاسير وتراجم كاكام توانيسوي صدى عيسوى ميس بهى ہواليكن بيسويں صدى عيسوى میں شائقین علوم قرآن نے اردو تفاسیر پر جتناعظیم کام کیااس کی مثال دوسری زبانوں میں مشکل ے ہی ملے گی۔ ایک محتاط انداز *بے کے* مطابق گذشتہ صدی میں بے شارار دو تفاسیر منظر عام پر آئىي جن كومختلف مسالك سے وابستہ علمائے كرام نے انجام ديا اور قرآن مجيد كے سربستہ راز دن کوکھو لنے میں اپنی صلاحیتیں صرف کر دیں، ظاہر ہے کہ تمام تفاسیر کا جائزہ لینانہ تو کسی ایک ادارے کے بس کا ہے اور نہ ہی اتنے افراد موجود ہیں اور نہ ہی اتن مقدار میں زرِکشِرمہیّا ہے کہ مختلف نظريات ومسالك كي حامل تفاسير كاجائزه لبإجاسكے۔اس وجہ سے چند تفاسير كاانتخاب كر کے اصحاب علم قلم کے مشوروں سے اس سمت میں کام کا آغاز کیا گیا۔ اللہ تعالیٰ اسے قبولیت سے نواز ےاورتمام معادنین کواجر عظیم اور جزائے جزیل عطافر مائے آمین۔

بر صغیر نے علمی حلقوں میں ایسے مفسرین جنہوں نے قرآن مجید کے معانی دمفاہیم کو سمجھ کر اپنے مکتب فکر کے مطابق پیش کیا اُن کی ذاتی رائے سے اختلاف کی گنجائش ہمہ دفت موجود ہے سلمی دنیا کا یہی طرّ ہ امتیاز ہے کہ دہ کسی بھی پیش کش کوعلم کی کسوٹی پر پر کھے۔موجودہ تفسیر ک سلسلہ میں کوشش کی گئی ہے کہ مسلمانوں نے تمام معتبر طبقوں نے نامور مفسرین کی خدمات پر دوشی

تفسير بيان القرآن : ايك جائزه

ڈالی جائے ، کسی بھی مفسر کی خدمات کواجا گر کرتے ہوئے دیگر مفسرین کی خدمات کونظر انداز نہ کیا جائے ، کسی مفسر کے تنیک تنقید نگار کا ناقد انہ و عالمانہ جائزہ ، پی ہمارا مقصد اصلی ہے کسی مسلک و مکتبِ فکر کی بالاتری یا دوسرے کی تفتی کے ورسوائی سے اجتناب کرتے ہوئے مثبت انداز میں مفسر کے مدلول کو داضح کرنے اور اس کے تفسیر کی محاس کو چیش نظر رکھتے ہوئے اگر کہیں کوئی سقم محسوس ہوتا ہواتوا سے شائستہ انداز میں قارئین کے سامنے چیش کرنا ادارے کا طلح نظر ہے۔

ہمیں خوشی ہے کہ اہل علم نے ہماری دعوت پر لبیک کہتے ہوئے اس قر آنی خدمت کو آگ بڑھایا اور ہماری دی ہوئی مد تیا اس سے پھرزائد عرصہ میں کا م کو کمل کیا۔ اس سلسلی ک آٹھویں پیش کش مولانا مفتی محمد اظہار الحق قاسمی صاحب کا تحقیقی مقالہ'' تفسیر بیان القرآن: ایک جائز'' قارئین کے پیش نظر کیا جارہا ہے جس کے لئے ہم اللہ رب العزت کے شکر گذار ہیں کہ اس نے بی سعادت بخشی ، ادارہ محتر م مولانا مفتی محمد اظہار الحق قاسمی صاحب کا خدمت میں ہدید شکر پیش کرتا ہے جنہوں نے اپن معروف ترین دفت میں سے پھروف زمان کے خدمت میں ہدید شکر پیش کرتا ہے جنہوں نے اپن معروف ترین دفت میں سے پھروف زمان کر ہماری درخواست کو شرف قبولیت بخش ۔ اللہ تعالیٰ انہیں مزید علمی اشتیاق عطافر مائے آمین ۔ ہم رہاری درخواست کو شرف قبولیت بخش ۔ اللہ تعالیٰ انہیں مزید علمی استیاق عطافر مائے آمین ۔ ہم رہاری درخواست کو شرف قبولیت جنہ کر اللہ تعالیٰ انہیں مزید علمی استیاق عطافر مائے آمین ۔ ہم رہاری درخواست کو شرف قبولیت بخش ۔ اللہ تعالیٰ انہیں مزید علمی استیاق عطافر مائے آمین ۔ ہم رہاری درخواست کو شرف قبولیت جنہ اللہ تعالیٰ انہیں مزید علمی استیاق عطافر مائے آمین ۔ ہم اور اس کے میں استناد میں اضافہ کیا ہے ۔ اس علمی معاونت کے لیے ہم تہ دول سے مولا نا سلیں من یہ کہ کہ کہ ہے اس سلیل کر ای

سلفی کا شکر بیادا کرتے ہیں۔ براؤن بکس اوراس کے نتظمین کا بطور خاص شکر بیادا کرنا ہمارا فرض منصبی بنتا ہے جو مرکز علوم القرآن مسلم یو نیورٹی علی گڑ ھر کی مطبوعات کو شائع کرنے میں ہمیشہ سے ہمارے معاون رہے ہیں \_اللہ تعالیٰ ہمارے معاونین ومساعدین کو برکات وحسانات سے نوازے ادر کتاب کو مقبول عوام وخواص بنائے آمین۔

> دُ اکٹر عبیدا قبال عاصم پروفیسر عبدالرحیم قد اوئی مرتب سلسلہ مطبوعات د ی الحجہ ۲۰۲۳ جو جولائی ۲۰۲۳ء علی گڑ چہ سلم یو نیور شی علی گڑ چ

مقدمه قر آن کریم ایسی ابدی، لاز دال، آفاقی اور دائمی کتاب ہے جوانسا نیت کی رہنمائی اور نفوس انسانی کے انفرادی داجتماعی تز کیہ وہدایت کے لئے نازل ہوئی ہے۔ یہ اللہ کے بندوں کے نام اللہ کا ایسا پیغام ہے جس میں عمومی دعوت اور رہتی دنیا تک کے لئے ہدایت موجود ہے۔جواس سے رہنمائی حاصل کرتے ہیں وہ نہ صرف خود راہ یاب ہوتے ہیں بلکہ دوسروں کے لئے بھی مادی ورہنما بن جاتے ہیں۔ یہ پیغام ایسے جامع کلام کی شکل میں ہے جس میں تعمق ہے، گہرائی ہے، جامعیت و کاملیت ہے،فصاحت و دل کشی ہے، گنجدینہ ہدایت ہے، پیکلام پرکشش و پُرتا ثیر ہے،علوم و معانی کا سرچشمہ ہے، حکمت ودانش کا دفینہ ہے۔ اس میں تاریخ ہے، نظام ہائے جاہلیہ کا ذکر ہے، راست عقائد واحکام ہیں، اولیاءالر حمٰن کی صفات ہیں تو اولیاءالشطان کے اوصاف ہیں، انبياء دصديقين، شهداء دصالحين كي منقبت اور داقعات ہيں، تو ملحد دمشرك كي خرافاتي سوچ اور عمل و ذہنیت کا تذکرہ ہے۔ اس میں گذشتہ اقوام کی فراہم کردہ سامان ہدایت کا ذکر ہے تو گذشتہ قوموں کے عروج وزوال کی داستان اوراپنی مقدس کتاب سے ان کی عدم دلچیسی کا تذکرہ ہے۔اس میں از آدم تا محمقان اہم انبیاء ورسل اوران کی اقوام کی تہذیبی ونظریاتی حالت پر روشنی ڈالی گئی ہے۔اس میں معاشرتی اقدار کی بنیادیں رکھی گئی ہیں،مہذب دنیا کو آباد کرنے کا سلیقہ دیا گیا ہے۔ فحاش اور بے حیائی کو ہیمیت قرار دے کرایسی واضح اور برحق باتیں کیں کہ ہر چہ بادآباد۔معاشرہ کو بننے اور بکڑنے کے اصول کی نشاندہی کی گئی ہے، عروج یاز وال س سے وابستہ ہیں واضح کیا گیا ہے ارشاد فرمایا گیا کہ:

يَهُدِى بِه اللَّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضُوَانَهُ سُبُلَ السَّلاَمِ وَ يُخُوِ جُهُمُ مِّنَ الظُّلُمَتِ إلَى النُّوُر بِإِذُنِهِ وَيَهُدِيُهِمُ إلى صِرَاطٍ مُسْتَقِيْم. (اس ك ذريد اللَّد تعالى ايس<sup>6</sup> خصول كو جورضائ صلّ علال بول سلامتى كى رايس بتلاتے بيں اوران كوا پنى توفيق سے تاريكيوں سے نكال كرنور كى طرف لے آتے بيں اوران كوراست پرقائم ركھتے بيں) الى ك جانب فرمان رسول بايں طور مشير ہے كہ: ان اللَّه يوفع بهذا الكتاب اقواماً و يضع به آخرين. <sup>ع</sup> ان اللَّه يوفع بهذا الكتاب اقواماً و يضع به آخرين. <sup>ع</sup> اس ك ذريد رسوا كرتا ہے ،

10

چودہ صدی گذرجانے کے باوجود آج بھی یے ظیم کتاب اپنی جدت اور تا ثیر سیت پوری آن بان اور اپنی کمل اعجاز کے ساتھ موجود ہے۔ گردش زمانہ کے باوجود سی کتاب اپنی حقانیت مزید ثابت کرتی جارہ ی ہے اور کیوں نہ ہو جب کہ اس کی حفاظت وصیانت کی ذمہ داری خالق وما لک نے خود اپنی ذمہ لی ہے اِنَّ اَ نَحُنُ نَوَّ لُنَا اللَّدِ تُحَرَ وَ اِنَّا لَهُ لَحْفِظُوُن . س<sup>س</sup>ر ہم نے قرآن نازل کیا ہے اور ہم اس کے محافظ (اور نگہ بان) ہیں ) جیسی پیشین گو کیاں خود اسی کتاب میں موجود ہیں اور یہ انتظام خداوند کی بالکل قرین قیاس ہے۔ اس کے اعجاز وصد اقت کو ثابت کرنے کے لئے ہر دور میں غیبی اور تقدیری انتظام ات ہوتے رہے ہیں۔ ہر طرح سے اس کی حفاظت وصیانت کا فریف میں موجود ہیں اور یہ خور این از مان ہے کہ اور کی میں کہ موجود ہے۔ اس کے اعجاز وصد اقت کو ثابت کرنے کے لئے ہر دور میں انتظام خداوند کی بالکل قرین قیاس ہے۔ اس کے اعجاز وصد اقت کو ثابت کرنے کے لئے ہر دور میں خور این از مہ اس کے محافظ اور تی تی ہم موجود ہے۔ اس کے اعجاز وصد اقت کو ثابت کرنے کے لئے ہر دور میں انتظام خداوند کی بالکل قرین قیاس ہے۔ اس کے اعجاز وصد اقت کو ثابت کرنے کے لئے ہر دور میں

گذشتہ چودہ صدی سے اس کی توضیح وتفسیر کا ایک نا قابل متنا ہی سلسلہ ہے جس کی ہناء پر آج علوم القر آن دنیا کا سب سے زیادہ وسیع اور خخیم فن بن گیا ہے مگر اس کے باوجود اس کے عجائب وغرائب ختم نہیں ہوتے۔تفسیر وتوضیح کا بیہ سلسلہ عہد رسالت سے چل کر مختلف اددار کا سفر کرتے ہوئے موجودہ عہد تک پہنچ چکا ہے اور آج بھی زمانے کے تقاضے کے مطابق اس کی تفسیر وتوضیح جاری ہے۔ لیہ سرہ مائدہ: آیت ۱۷

تفير بيان الفرآن أيك جائزه

اردو میں حضرت تھانو کی کی تفسیر '' بیان القرآن' ای سلسلے کی ایک اہم کڑی ہے جواردو کی جامع اور مقبول تفسیر ہونے کے ساتھ لاکق استفادہ بھی ہے۔ اس میں تفسیر کے تمام پہلوؤں کواس طور پر سمود یا گیا ہے کہ گویا سمندر کوکوزے میں بند کرنے کی کوشش کی گئی ہو۔ جس میں قرآنی آیات کی جامع تفسیر اور اس کے تمام مالڈ و ماعلیہ کے احاطے کے ساتھ متعلقہ مسائل فقہ د کلام، نصوف وسلوک، نحو و بلاغت کا بھی اجمالی بیان ہے، ساتھ ہی وہ تفسیر کی بیان متعلقہ احادیث کے بیان سے بھی نہیں چو کتے ہیں، جس سے ان کے ہمہ جہت و سعت مطالعہ کے ساتھ قوت استد لال کا بھی اندازہ ہوتا ہے فکر وقد بر کے وقت اصالت و معاصرت کا حسین احتراج اور عقل وقت کا بھی اندازہ ہوتا ہے فکر وقد بر کے وقت اصالت و معاصرت کا حسین متراج اور عقل وقت کا بھر پورتو ازن محسوس ہوتا ہے۔ جس کی بناء پر آج تفسیر بیان القرآن کا شار بیسو میں صدی کے ابتدائی عہد کی جامع ، ملیخ ، سادہ، سہل اور مقبول عام تفسیر میں

بروفیسر ظیق احمد نظامی، مرکز علوم القرآن ، علی گڑ هسلم یو نیورش جو که تعبیم و قسیر قرآن کے باب میں گزشتہ ایک عرصہ سے نمایاں خدمات انجام دے رہا ہے اس ادارہ کے ڈائر یکٹر جناب پروفیسر عبد الرحيم قد وائی صاحب کی جانب سے محتر می جناب ڈاکٹر عبیدا قبال عاصم صاحب کے تو سط سے گرامی نامہ موصول ہوا، جس کے ذریعہ حضرت تعانو کی کی مقبول عام تفسیر بیان القرآن کے جائزہ کا حکم نامہ احقر کے لئے موجب سعادت ہوا۔ و ہیں دوسری جانب اپن علمی کم ما یک الور حضرت تعانو کی جیسی عبقر کی شخصیت اور مجد دملت کی اس عظیم تفسیر کے کل الزم مورت تعانو کی جیسی عبقر کی شخصیت اور مجد دملت کی اس عظیم تفسیر کے کل الزم میں جائزہ کا حکم نامہ احقر کے لئے موجب سعادت ہوا۔ و ہیں دوسری جانب اپن علمی کم ما یک الور حضرت تعانو کی جیسی عبقر کی شخصیت اور مجد دملت کی اس عظیم تفسیر کے کل الزم مورت تعانو کی جیسی عبقر کی شخصیت اور مجد دملت کی اس عظیم تفسیر کے کل الزم مورت تعانو کی جیسی عبقر کی شخصیت اور مجد دملت کی اس عظیم تفسیر کے کل الزم مورت تعانو کی جیسی عبقر کی شخصیت اور مجد دملت کی اس عظیم تفسیر کے لی الزم مورت تعانو کی جیسی عبقر کی شخصیت اور مجد دملت کی اس عظیم تفسیر کے لی الزم مورت تعانو کی جیسی عبقر کی شخصیت اور مجد دملت کی اس عظیم تفسیر کے ال الزم مورت کی ای مورت کی ان کردیا گیا اور دین کی کار میں در کی ان موالت پیدا کر دی اور خون این دی اس مورہ مورم الزم ای کردیا گیا اور جمد اللہ تعالی جائزہ بیان القرآن کا یو غیر معمولی اہمیت کا حال کام بہ یوم و الم کر

پرو فیسرخلیق احمد نظامی ، مرکز علوم القرآن ،علی گڑ ھے کی جانب سے اس اہم کا م کے لئے جو ہدایت نامہ موصول ہوااس میں درج ذیل ہدایات مذکورتھیں :

۱-مترجم/مفسر کا مخصر تعارف جس میں ان کی سوائح، عہداورا سانید وغیرہ کا مختصر تذکرہ ہو۔ ۲-ترجمہ/تفسیر کا تنقیدی جائزہ، جس میں ان کے محاس کوعلمی انداز میں بیان کیا گیا ہو۔ ۳-مترجم/مفسر نے اپنے ترجمہ ترفسیر میں جن مصادر سے استفادہ کیا ہے، ان کا ذکر۔ ۴-ترجمہ/تفسیر کی خصوصیات وامتیازات ۲-ترجمہ/تفسیر کے اثرات

12

۷- کتابیات ۸-مترجم/مفسر کے لئے غیر ضروری القاب وآ داب سے احتر از ،مخالف فکر مترجم مفسر کے ادب داحتر ام کالحاظ۔

ان راہنما خطوط کوسامنے رکھ کر جائزہ کے اس کا م کا آغاز کیا گیا۔ان خطوط کوسا منے رکھ کر کتاب کا جوفتش اورخدوخال تیار ہواوہ درج ذیل ہے:

اس کتاب میں ابتداء ترجمہ وتفیر قرآنی کی مختصراً تاریخ کے بعد مفسر بیان القرآن حضرت تھانوی کا مختصر تعارف اس طور پر پیش کیا گیا ہے کہ ان کے اسما تذہ، تلامذہ کے تذکرہ کے ساتھ ان کی دیٹی علمی، اصلاحی اور تعنیفی خدمات کا بیان آگیا ہے۔ پھر تفسیر بیان القرآن کے اجمالی تعارف کے ساتھ اصول تفسیر کے معیار پر اس کا جائزہ لیا گیا ہے، ساتھ ہی اس تفسیر کی خصوصیات، پنج اصول وفروع، کلیات وجزئیات کے بیان کے ساتھ تسر کا علمی، تحقیقی و تقید ک خصوصیات، پنج اصول وفروع، کلیات وجزئیات کے بیان کے ساتھ تفسیر کا علمی، تعقیقی و تقدید ک جملاح ان کے تمام محاس علمی کے اعتراف کے ساتھ لیا گیا ہے۔ تفسیر کی اشاعتی کو الف، اس تفسیر سے مرتب ہونے والے اثرات کے بیان کے مماتھ اس میں موجود فقہی و کلامی طرز استدلال کو بھر پورانداز میں واکیا گیا ہے۔ ساتھ ہی تفسیر میں بیان کی گئی احادیث کی حشیت پر استدلال کو بھر پورانداز میں واکیا گیا ہے۔ ساتھ ہی تفسیر میں بیان کی گئی احادیث کی حشیت پر استدلال کو بھر پورانداز میں واکیا گیا ہے۔ ساتھ ہی نظامی مسائل ، ساتھ ہی مسائل السلوک، علم القراءت والاغراب اور علم البلاغہ کے بیان شدہ مسائل کی وضاحت کے ساتھ او کھی

تفسيرييان القرآن ايك جائزه

ہوں، جس کی محض تو فیق وعنایت سے بیاہم کا م انجام پایا، یقیناً بیکام اس بندۂ ناتوں کی استطاعت سے باہرتھا، بعدۂ میں محترم جناب ڈاکٹر عبید اقبال عاصم صاحب کا ممنون کرم ہوں جن کے اصرار نے اس کام کی تحمیل کے لئے مہمیز کا کام کیا، اسی طرح میں ان تمام لوگوں کا مشکور ہوں جنہوں نے اس کام کے لئے اپنی نیک خواہشات پیش کیں، حوصلہ دیا ادراپنی دعاؤں سے نوازا۔

جائزہ بیان القرآن یقیناً ایک طالب علمانہ کوشش ہے جس میں اغلاط وتسامحات کا کمل امکان ہے، ساتھ ہی اس کا بھی بھر پوراعتراف ہے کہ بیہ جائزہ کامل وکمل نہیں ہے۔ بہت سے جوانب اور بہت سے پہلوایسے ہیں جواس میں نہیں آ سکے۔

قارئین سے بصدادب گذارش ہے کہ اغلاط وتسامح کوراقم کی جانب منسوب کر کے صطلع فرمایا جائے، نیز ان جوانب سے روشناس کرایا جائے جواس کتاب کا حصہ بننے سے رہ گئے ہیں تا کہ آئندہ اس کی اصلاح کی کوشش کی جاسکے۔

میں پروفیسر خلیق احمد نظامی، مرکز علوم القرآن، علی گڑھ سلم یو نیورٹی کے ڈائیر یکٹر محترم پروفیسر عبدالرحیم قد وائی صاحب، ان کی منتظمیہ کمیٹی، ان کے افراد کار کے ساتھ ان کے طباعتی ادارہ کا بھی انتہائی احسان مند ہوں۔ یقدیناً ان حضرات کی حوصلہ افزائی، ان کی کرد کا دِش اور دلچیپی سے بیہ کتاب منظر عام پرآرہی ہے۔

حق تعالیٰ تمام محسنین ومساعدین کواجر جزیل عطا فر مائے ، ان تحریرات کواپنی بارگاہ میں شرف قبولیت سے نوازے \_ آمین

محمد اظهارالحق قاسمی خادم التد ریس دارالعلوم وقف دیو بند ۱۰ رمحرم الحرام ۱۳۴۵ ه مطابق ۲۹ رجولائی ۲۰۲۳ ء

ابتدائيه

قرآن کریم اللہ تعالیٰ کا کلام ہے،اس کی آخری کتاب اوراس کا ایک عظیم معجزہ ہے۔ یہ دنیا میں سب سے زیادہ پڑھی جانے والی ایس کتاب ہے جو پہلی تمام کتابوں کی تعلیمات اپنے اندر سیٹے ہوئے ہے۔ پیفصاحت وبلاغت سے پُر ایک ایسی اور جامع اور کامل کتاب ہے جو علوم ومعانی کا سرچشمه، رشد و مدایت کا گنجدینه، نیکی و بھلائی کاخزینه، علم ودانائی کا ذخیرہ، حکمت و دانش اور بصائر وعبر کا دفینہ ہے۔ ایک طرف جہاں بیا پنی دکش فصاحت، جیرت انگیز بلاغت، قوتِ استدلال، حسن بیان اور ندرتِ اسلوب کے لحاظ سے یقیناً ایک بے مثال کتاب ہے د ہیں اپنی پیشین گوئیوں اور غیبی اخبارات کے بیان، مثالی ہدایت ورہنمائی، ایجاز واختصار، جامعیت دکاملیت ، ہر دور کی ذہنیت دعقلیت ، غلط اور بے بنیا دافکار ونظریات کے خلاف ججت وبرہان ہے۔اس کے موضوعات میں وسعت بھی ہے اور تنوع بھی کمین اس کے باوجوداس میں کسی طرح کا کوئی تضادنہیں ۔حسن تر تنب وتنسیق اور مضبوط بندش وترا کیب میں کوئی تفاوت نہیں۔ ہرلفظ اپنی جگہ نہایت ہی مناسب اور وسعت معانی کے ساتھ ہم آ ہنگ ہے۔ اس کتاب میں ایسی تا ثیروکشش ہے جوقلوب کواپنی جانب مائل کر لیتی ہے۔اس کی حلاوت سے درُشت د تُند مزاج شخص میں بھی محبت دمروت کی صفت پیدا ہوجاتی ہے۔ اس میں وہ کیف ہے جس ہے زنگ آلود دلوں کوبھی جلاماتی ہے۔ اس کی زبان شائستہ، شیریں اور نہایت پُر اثر ہے۔ یہی دجہ ہے کہ دور نبوی سے لے کرآج تک اس کی حیرت انگیز بغم سی اور شیرین سے لوگ متأثر اور مدايت ياب، وت رب بي، الى لي فرمايا كما كه: إنَّ هُذَ الْقُرُ أَنَ يَهُدِى لِلَّتِي هِيَ اَقُوَم وَ يُبَشِّرُ الَّذِيْنَ يَعْمَلُوُنَ الصَّلِحْتِ اَنَّ لَهُمُ اَجُرَّ كَبِيُرًا.

ן תנוטתום:ד

تفسير يان القرآن: ايك جائزه

(بلا شبہ یہ قرآن ایسے طریقہ کی ہدایت کرتاہے جو بالکل سیدھا ہے ('یہنی اسلام)اورا یمان والوں کو جو نیک کام کرتے ہیں یہ خوش خبری دیتا ہے کہان کو بڑا بھاری ثواب ملے گا)

حقیقت میہ ہے کہ میہ کتاب راہِ راست سے بھٹکے ہوئے مسافر کوصراطِ منتقیم پرلانے والی، زنگ آلود دلوں کو تابناک بنانے والی، دلوں کی کایا پلٹنے والی، گھٹاٹو پ ظلمات کوضیاء سُتر کرنے والی ہے۔ میہ ہراعتبار سے محکم ومفصل، کامل وکمل ادر ہر طرح کے عیوب و نقائص سے پاک ومنزہ ہے۔

قر آن کریم کے بعداب نہ کوئی کتاب آنے والی تھی، نہ کوئی نبی، اس لئے اللہ نے اس کو ہر طرح سے کمل اور ہمیشہ باقی رہنے والی کتاب کی شکل دی۔ یہ ایک کمل دستور العمل ہے، اس سے زندگی کے ہر شعبہ میں رہنمائی حاصل کی جاسمتی ہے اور علم وفکر اور تہذیب وتر قی کی ہر منزل تک اس کی رہنمائی میں پہنچا جاسکتا۔ یہی وجہ ہے کہ اللہ تعالی اپنے بندوں کو اس میں ہتائی گئی باتوں کے لئے تفکر تعقل اور تد بر کا تھم دیتا ہے۔

قر آن کریم کو عربی زبان میں نازل کیا گیا۔ حضور تلایق کی بعث جس قوم میں ہوئی ان کی مادری اور قومی زبان عربی تھی اور اس وقت کی فضیح ترین اور مانی الضمیر کو کمل طور پر واضح کردینے والی زبان بھی عربی ہی تھی ، نیز بیہ بھی پیش نظر تھا کہ اس کے اولین مخاطب عرب کو اس کے معانی و مفاہیم کو سیحصنے میں کسی بھی طرح کی مزاحمت نہ ہو، کوئی دفت اور پر میثانی سد راہ نہ ہے ۔ یہی وجہ ہے کہ قر آن کریم نے اپنی امتیازی خصوصیات کی وجہ سے نہ صرف عربی زبان کو مٹنے سے بچالیا بلکہ ایسی دلی تعین زبان کو جنم دیا جو عربوں کی متحدہ اور متفقہ زبان بن گئی اور پھر اس کا دامن اتنا وسیع ہوا کہ بیز بان کو جنم دیا جو عربوں کی متحدہ اور متفقہ زبان بن کریم کی کثر تی تلاوت سے انسان کے اندر قوت کی وفن نے لئے بحر بیکر اس بن گئی۔ قر آن پر این کو مٹنے سے بیالیا بلکہ ایسی دلین کے اندر قوت وی کے لئے جر بیکر اس بن گئی۔ قر آن کریم کی کثر تی تلاوت سے انسان کے اندر قوت کو یائی کا ملکہ اور لسانیت و طلاقت کا داعیہ پر این ہوتا ہے۔ استد بلط مسائل میں عبور حاصل ہوتا ہے۔ تد ہر ونظر کا حسین جذبہ بیدار ہوتا

تفسير بيان القرآن: ايك جائزه

پیرایۂ بیان واسلوب میں ادا کرتا ہے اور عین فطرت کی عکامی کرتا ہے، اس لئے فرمایا <sup>ع</sup>لیا کہ: حِتٰبُ اُحْکِمَتُ ایتُٰہُ ثُمَّ فُصِّلَتُ مِنُ لَّدُنُ حَکِیْہِ حَبِیُو <sup>لے</sup> ( یقر آن ) ایک ایس کتاب ہے کہ اس کی آیتیں ( دلاک سے ) محکم کی گئی ہیں، پھر ( اس کے ساتھ ) صاف صاف ( بھی ) بیان کی گئی ہیں )

د نیا کی ہرزبان میں اس کے ترجمے ہوئے

انسانی صلاحیت،مہارت، ذوق،رسائی اور معلومات سب اپنی جگہ مگر قادر مطلق کے کلام کا مقابلہ اور اس کا تصور ہی بے معنی اور لا حاصل ہے۔ اس عظیم کتاب کے ترجے اور تفاسیر دنیا کی ہرزبان میں ہوئی ،کبھی امت نے قر آن کریم سے خفلت نہیں برتی ۔علوم قر آنی تھلتے رہےاوراسرار قرآنی سے بردہ اٹھتا رہا۔ یہ بات تو واضح اور خاہر ہے کہ یہ کتاب یوری انسانیت کے لئے نظام ہدایت ہے، اس کتاب سے رہنمائی حاصل کرنے کے لئے ضروری ہے کہ ان اصولوں اور ان قواعد کی پابندی کی جائے جو حضو تطلیقہ کے زمانے سے تفسیر وتشریح قرآن کے لئے برتے جارہے ہیں۔صحابہ کرامؓ کے اجتماعی طرزِعمل اور امت مسلمہ کے اجتماعی رویہ، تعامل اورمہم قرآن کی رو سے تفسیر قرآن کے لئے ایسے مفصل اصول اورقواعد طے پائے ہیں جن کی پیروی روزِ اول ہے آج تک جاری ہے۔ان اصولوں کا واحد مقصد یہ رہا کہ جس طرح کتاب الہی کامتن محفوظ ہے، اس کی زبان محفوظ ہے، اس طرح اس کے معانی ادرمطالب بھی ہوشم کی تحریف اوراشتناہ سے محفوظ رہیں۔ بنابریں اگرغور کیا جائے تو معلوم ہوگا کہ علوم اسلامی میں فنی اعتبار سے فن تفسیر ہی سب سے پہلے وجود میں آیا۔ قرآن کریم کے سب سے پہلے مفسر خود اللہ تعالیٰ ہی ہیں اور پہلاتفسیری سرمایہ خود قرآن کریم ہے۔ جیپا که قرآن کریم میں فرمایا گیا: ثْمَة إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ لِ ( پَجراس کی وضاحت بھی ہماری ذمہ داری ہے ) وَلَقَدْ جِنْنَهُمْ بِكِتَبٍ فَصَّلْنَهُ عَلَى عِلْمٍ هُدًى وَّ رَحْمَةً لِقَوْمٍ يُّؤْمِنُوُنَ.<sup>20</sup>

ل سوره جود، آیت: ا ب سوره قیامه، آیت: ۱۹ س سوره اعراف، آیت: ۵۲

(ہم ان کے پاس ایسی کتاب لے آئے ہیں جس میں ہم نے اپنے علم کی بنیاد پر ہر ہر چز کی تفصیل کی ہے) وَهُوَ الَّذِي اَنُزَلَ اِلَيُكُمُ الْكِتٰبَ مُفَصَّلاً. ل (اوروہی اللہ ہے جس نے تمہاری طرف کتاب اتاری تفصیل شدہ) قَدُ فَصَّلْنَا الْإِيْتِ لِقَوْم يَّعْقِلُوُنَ. (ہم نے آیات کی تفصیل ان لوگوں کے لئے کی ہے جو علم رکھتے ہیں) قَدُ فَصَّلْنَا الإيْتِ لَقَوُم يَّفُقَهُوُن. (ہم نے آیات کی تفصیل ان لوگوں کے لئے کی ہے جونہم رکھتے ہیں) اللد تعالیٰ کے بعد قرآن کریم کے دوسرے مفسر وتر جمان رسول اکر مقایشہ ہیں، جن کے بارے میں ارشادخداوندی ہے: وَ ٱنْزَلْنَا اِلَيُكَ الذِّكُرَ لِتُبَيّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزّلَ اِلَيُهِمُ. ٢ اورہم نے آپ پر قرآن نازل کیا تا کہ آپ اسے لوگوں کے لئے واضح کردیں۔ اسی طرح احادیث رسول بڑاتفسیری خزانہ ہے۔ ابن جرجانی کا قول ہے کہ جس قدر صحیح حدیثیں ہیں ان کی اصلیت قر آن میں یا قریب قریب موجود ہے۔ <sup>20</sup> اسی طرح حضرات صحابہ کرام منام طور پر جب کوئی حدیث نقل کرتے تھے تو اس کی تصدیق کے لئے اس کے ساتھ قرآنی آیت بھی پڑ ھتے تھے۔ ·· حضرت ابو ہر برہ نے فر مایا کہ رسول کریم تلیق نے فر مایا مسکین وہ نہیں جس کو ایک لقمہ یا دو لقمے دیئے جاتے ہیں، مسکین وہ ہے جوسوال نہ کرے اس کی شهادت ميں بيآيت بر هو: لا يَسُأَلُوُنَ النَّاسَ اِلْحَافًا. ابو ہر برةً نے كہا كه رسول كريم يتلين في فرمايا ب كم اللد تعالى ف فرمايا ب كم ميس في ايخ بندوں کے لئے وہ پچھ تیار کیا ہے جو نہ کسی آنکھ نے دیکھا، نہ کسی کان نے سنا،

لے سورہ انعام، آیت: ۱۱۳ ۲ سورہ انعام، آیت: ۹۷ ۳ س سورہ انعام، آیت: ۹۸ س سورہ کل، آیت: ۴۳ ۵ عبد الصمد صارم الازہری، تاریخ النفسیر، مکتبہ معین الادب، لاہور، ۱۹۸۲، ص: ۱۹

نه کمی قلب میں اس کا خیال گز را، اس کی نصد این میں بیآیت پڑھو: فَلا تَسْعُسَلُمُ نَفُسٌ مَّا أُخْفِىَ لَهُمُ مِّنُ قُرِّةِ اَعُيُنٍ. \* لَ حضرت محر علیق کواسلام کی تبلیغ اور خدا کے احکامات کی اشاعت کے لئے بھیجا گیا تھا اوران کو بیدذ مه داری سونی گئی تھی کہ اللہ کے اس کلام کو نہ صرف دوسروں تک پہنچا نیں بلکہ ا چھی طرح شمجھا ئیں۔ آپ نے اپنے قول وفعل سے احکام خدادندی کو دضاحت کے ساتھ لوگوں کے سامنے پیش کیا۔ یہی دجہ ہے کہ سنت نبوی قرآن محید کی سب سے اہم اور معتبر تفسیر مانی جاتی ہے۔ قرآن مجید ۲۳ رسال کے عرصہ میں تھوڑ اتھوڑ اکر کے نازل ہوا۔ جولوگ اس کے مفاہیم آسانی سے نہ بچھ پاتے تھے حضرت محد اللہ سے یو چھ لیا کرتے تھے یاان اصحاب رسول سے معلوم کرتے تھے جن کواللہ تعالیٰ نے فہم قرآنی سے نوازا تھااور جورسول اللہ کے ساتھ رہنے کی دجہ سے ان حالات اور اسباب سے یوری طرح واقف تھے جن میں آیاتِ قرآنی نازل ہوئی تھیں۔ ان لوگوں کی ذمہ داری بی قرار پائی کہ قرآن مجید اور اس کے مطالب سے متعلق معلومات وہ ان لوگوں تک پہنچا ئیں جوان سے واقف نہیں ہیں۔ اس ے ساتھ قرآن مجید کی تفسیر بیان کرنے کاحق صرف انہیں لوگوں کو دیا گیا جو لغات ِعرب سے پوری طرح واقف ہوں، عربی زبان وادب کے اسالیب پران کی نظر ہو، اسلام کی ابتدائي تاريخ د تهذيب اورسيرت رسول كے تمام پہلوان كے سامنے ہوں، قر آن فہمى كا ذوق ہوادر متقی و پر ہیز گار ہوں ۔ان اصول دضوابط کا مقصد بیتھا کہ مفسرین ،احتیاط اور ایمانداری کادامن تھامےر ہیں اوراپنی رائے بغیرکسی بنیاد کے شامل نہ کریں۔ ترجمه كامفهوم

ترجمہ عربی زبان کالفظ ہے،اس کا مطلب ڈاکٹر محد حسین الذہبی نے اپنی کتاب میں اس طرح نقل کیا ہے:

"نـقـل الـكـلام مـن لـغةٍ اللى لغةٍ اخرى بدون بيان المعنى لاهل المترجم و ذلك كوضع رديف مكان رديف من لغة و احدة لل ل بدالهمد مارم الاز جرى، تاريخ الفير، مكتبه عين الادب، لا ،ور، ۱۹۸۲، من ٢٠ ٢ الفرر والمفرر ون ،ص ٢٣٠

( سمی کلام کوایک دوسری زبان میں نتقل کرنے کوتر جمہ کہتے ہیں، بجز اس کے کہ جس کلام کا ترجمہ کیا گیا ہو،اس کے معانی کی وضاحت کی جائے جیسے ایک ہی زبان کے ردیف کوبدل کراس کی جگہاسی زبان کا دوسرار دیف استعال کیا جائے ) صاحب " تاج العروس "مرتضى زبيد بلكرامى في ترجمه كى تعريف ان الفاظ ميں كى ب: "والترجمان المفسر للسان وقد ترجمه و ترجم عنه اذا فسر كـلامـه بـلسـان اخرىٰ قال الجوهري و قيل نقله من لغةٍ الى لغةً اخریٰ" (کسی زبان کی تشریح وتوضیح کرنے والے کوتر جمان کہتے ہیں، جب کہاس زبان کے کلام کو دوسری زبان میں تبدیل کرنے کا نام ترجمہ ہے۔ امام جو ہری کا قول ہے کہ کلام کو ایک زبان سے دوسری زبان میں نقل کرنے کوتر جمہ کہتے ہیں) قرآن کریم کے ترجمہ سے استفادہ کا کام عہد نبوی سے ہی شروع ہو گیا تھا۔ ڈاکٹر محمد حمد التدلكصة من: · 'امام تاج الشريعة في ايني كتاب النهاية حاشية الهداية طبع دبلي ١٩١٥، ص: ٨٧، حاشیہ نمبرا میں لکھا ہے کہ حضرت سلمان فارس نے رسول اکر میں کی اجازت ے سورہ فاتحہ کا فارسی ترجمہ کرکے نومسلم ایرانیوں کو دیا جونماز میں اس کواس وقت تک پڑھتے رہے جب تک کہ عربی عبارتیں (سورتیں، تشہد وغیرہ) انہیں یا دنہ ہو کئیں ۔اس قصے میں فارسی ترجمہ کے چندالفا ظ بھی نقل ہوئے ہیں،جس ے ثابت ہوتا ہے کہ پیتر جمہ عربی الفاظ کو قدیم فارس خط میں لکھنا مراد نہیں ہے، اس کے بعد قدیم ترین ترجمہ غالبًا سندھی میں تھا جو + ۲۷ ھ کے لگ بھگ تیار ہوا اور جس کا ذکر بزرگ بن شہر یار الرامہر مزی نے اپنی کتاب''عجائب الہند، ص:۳،۲) میں کیا ہے۔''ع

ل تاج العروس، ج ٨ م ٢١١٠ ٢ قرآن مجيد ي تزاجم جنوبي مند كي زبانو ل ميں ، ص ٢

تفسيربيان القرآن ايك جائزه

بعد کے زمانوں میں علمی ضرورتوں کے مطابق کلّی پاجزئی طور پر ترجمۂ قرآن کی كوششين جارى رہيں اور تاحال ختم نہيں ہوئيں،مترجمين ميںمسلمان بھى ہيں اور غيرمسلم بھى ہیں اور ایک ہی زبان میں متعدد ترجے بھی ملتے ہیں کیوں کہ نئے زمانے کے عالم اپنی زبان میں کوئی پراناتر جمہ پاتے اوراس میں خامیاں دیکھتے ہیں تو نے ترجمہ کا کام اپنے سرلیتے ہیں۔ قرآن کریم کاتر جمہ کے باضابطہ آغاز کب ہوااس سلسلے میں جو کچھڈ اکٹر حمید اللّٰہ نے لكھاب اسكالب لباب بيد ب: ·· پہلی صدی ہجری کے دوسر نے نصف میں اور حجاج بن یوسف کے دور حکومت میں غیرمسلموں کے لئے ہوئے قرآن کریم کے سریانی تراجم ملتے ہیں، اس بات کا بھی امکان موجود ہے کہ ۲۷اھ میں قرآن کریم کا ترجمہ بھی تھا، جسے حضرت موسیٰ بن سارالاسوری نے ۲۵۵ ھیں کیا تھااور • ۲۷ ھیں ہندوستانی زبان میں بھی مکمل ترجمہ موجود تھا۔ ٹی وی آرنلڈ کے کہنے کے مطابق چینی زبان میں بھی قرآن کا ترجمہ موجود تھا۔ ایک چینی واقع نگار کے مطابق ۳۱۷-۲۴۷ء میں جومسلمان مغرب کی طرف سے چین آتے تھے وہ اپنے ساتھا بنی مقدس کتاب ( قرآن ) بھی لاتے تھےاوراس کوشاہی محل کے اس کشادہ کمرے میں جمع کردیتے تھے جومقدس اور مذہبی کتابوں کے تراجم کے لي مخصوص تقاادرآ زادي كے ساتھا بنے مذہبی فرائض انجام دیتے تھے۔ تفسير كي لغوى تعريف لفظ تفسير باب تفعيل كامصدر ہے، جس كامادہ ف، س، ر، ہے۔ اس میں کھو لنے اور ہان کرنے کامفہوم یایا جاتا ہے۔کتب لغت میں جس کے درج ذیل معانی بیان کئے گئے ہیں۔صاحب ''لسان العرب''فرماتے ہیں: "فسر ا المعنى باظهاروبيان مزيد لکھتے ہيں کہ "فسر" بے حجاب کرنے کو کہتے ہیں۔ چوں کہ تفسیر کرتے وقت بھی مشکل الفاظ کے معنی ومفہوم کو بے ا قرآن مجید کے تراجم جنوبی ہند کی زبانوں میں من ۲۷

تجاب کردیاجا تا ہے، لہذا اسے تفسیر کا نام دیاجا تا ہے۔'' مشہور مفسر اور ماہر نحوا بوالحیان لکھتے ہیں: ''سواری کا پالان اتار کر اس کی پیٹی تنگی کرنے کو بھی تفسیر کہتے ہیں' اور یہی قول تُعلب نحوی کا بھی ہے۔ خلاہر ہے کہ ننگے کرنے میں کشف وا ظہار کا مفہوم پایا جا تا ہے، اس لئے زین اتارنے سے پیٹی کھل کر سامنے آجاتی ہے، تفسیر میں کشف وا ظہار پایا جاتا ہے، بایں طور اس کے ذریعہ الفاظ و آیات قر آن کا مفہوم کھل کر سامنے آجا تا ہے، اس لئے اسے بھی تفسیر کہتے ہیں۔''

اہل لغت کے یہاں ریکلیہ ہے کہ ''کل شیء یعوف به تفسیر الشیء و معناه فہ و تفسیر ہ'' ہروہ چز جس ہے دوسری چز وں کا مفہوم واضح ہو سکے دہ اس کے لئے مفسر کہلاتی ہے۔ قرآن مجید میں لفظ تفسیر کا اطلاق مضامین قرآن پر بھی آیا ہے جیسا کہ ارشادہ وا: وَلا یَأْتُوُ نَکَ بِمَثْلِ اِلَّا جِنْنَکَ بِالْحَقِّ وَ اَحْسَنَ تَفْسِیُرًا. <sup>ع</sup> اور ہیلوگ کیساہی عجیب سوال آپ کے سامنے پیش کریں ہم ٹھیک اور وضاحت میں بڑھا ہوا جواب آپ کو عنایت کرتے ہیں) قرآنی مضامین پر تفسیر کا اطلاق اس لئے کیا گیا ہے کہ اس میں جن کو کھول کر بیان کیا گیا ہے اور کی قسم کا اہم ما بقی نہیں رکھا گیا۔

اصطلاح میں تفسیر کے معنی ہیں (مقررہ قیود کالحاظ رکھتے ہوئے) قرآن مجید کی تشریح وتوضیح اور تفصیل کرنا، اس کے مشکل الفاظ اور جملوں کے مفہوم و مطلب کو ظاہر کرنا۔ حضرات مفسرین نے اپنے ذوق کے مطابق مختلف رواییتیں کی ہیں، چنانچہ صاحب کشف الظنون لکھتے ہیں کہ

«هو علم باحث عن معنى نظم القرآن بحسب الطاقة البشرية». <sup>م</sup>

لے ابن منظورافریقی، کسان العرب، جلد ص۲۱، ۲۱، ایران ۲۰۰۵ ک ۲ البحر المحیط ، ابوالحیان اندلسی ، جلدا، ص: ۱۲، بیروت ۱۳٬۱۲ ۳ سوره فرقان، آیت: ۳۳۳ مع کشف الظنون، ج۱،ص: ۴۲۷

علم تفسیر کی وضاحت کرتے ہوئے حضرات علماء کے اقوال کا خلاصہ بیہ ہے کہ بتفسیر وہ علم ہے جس میں بشری استطاعت کی حد تک نبی اکر میں پی پازل شدہ کتاب کے معانی و مفہوم کو واضح کیا جاتا ہے تا کہ منشائے خداوندی کو پایا جا سکے، اس مقصد کے لئے قرآنی آیات ی شانِ نزول، مکی و مدنی، نایخ ومنسوخ، عام و خاص ، مطلق ومقید، حلال دحرام اورعبرت و امثال وغیرہ سے بحث کی جاتی ہے۔تفسیر کا مترادف لفظ تاویل استعال ہوتا ہے۔ابتداء میں لفظ تفسير ہر کتاب کی تفہیم وتشریح کے لئے استعال ہوتا تھا، کیکن اب صرف قرآنی مفاہیم کی توضیح کے لئے ہی استعال کیا جاتا ہے۔ علمائے کرام نے تفسیر کی اور بھی کئی تعریفیں بیان کی ہیں۔جلال الدین سیوطی نے اپنی مشہورز مانہ تصنیف الاتقان میں امام محمد بن عبد اللہ زرکشی کے حوالے سے تفسیر کی تعریف اس طرح لکھی ہے: بانه علم يفهم به كتاب الله المنزل على نبيه محمد و بيان معانيه و استخراج احكامه و حكمه.<sup>ل</sup> (تفسیرایک ایساعلم ہے جس کی مدد سے حضرت محمہ مصطفیٰ علیق پر نازل شدہ قرآن کا مفہوم ومعانی شمجھا جاتا ہے اور اس کے احکام اور حکمتوں کا استنباط کیا جاتا ہے۔) علامه ابوحیان اندلسی تفسیر کی تعریف کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ: "هـ وعلم يبحث فيه عن كيفية النطق بالفاظ القرآن و مدلولاتها و احكامها. الافرادية والتركيبة و معانيها التي تحمل عليها حالة التركيب وتتمات لذلك. " ( علم تفسیر وہلم ہے جس میں درج ذیل امور ہے بحث کی جاتی ہے۔الفاظ قر آن کوادا کرنے کاطریقہ، الفاظ کے مدلولات کاعلم، الفاظ کے مفردادر مرکب ہونے کی حالت میں مختف احکام کی معرفت، ان معانی کی پیچان جوتز کیب کی حالت میں الفاظ سے مراد ہوتے یں ۔ دوسرے متم مات دمتعاقات مثلاً <sup>سن</sup>خ کی پہچان اورا سباب نز ول وغیر ہ کاعلم )

ا الانقان، جل ٢ بس: ٢ ما، ت عطفي أحلني ١٩٣٥، ٢ مقدمة تفسير بحرالحيط ، ص: ١٢

تغير بيان الفرآن أيك جائزه

علامہ زرقانی نے علم تغییر کی تعریف کرتے ہوئے لکھا ہے: ''و سمی علم التفسیر لما فیہ من الکشف و التبیین و اختص بھذا الاسم دون بقیة العلوم مع انھا کلھا مشتملة علی الکشف و التبیین لانه لجلالة قدر ہ و احتیاجہ الیٰ زیادة الاستعداد و قصدہ الٰی تبیین مواد اللٰہ من کلامہ کانہ ہو التفسیر وحدہ دون ما عدا''<sup>ل</sup>

(اورائے علم تفسیر کہا جاتا ہے کیوں کہ اس میں کشف واظہار کے معانی آتے ہیں، اس لئے بیعلم اس نام سے موسوم ہوا اگر چہ دوسر ے علوم میں بھی کشف و بیان پایا جاتا ہے مگر بینا م اس علم کے ساتھ مخصوص ہے اس لئے بیعلم جلیل القدر اور زیادہ استعداد کا سرتاج ہے اس میں بیان کیا جاتا ہے کہ خداوند تعالیٰ نے جو پچھار شاد فر مایا ہے اس سے اس کی کیا مراد ہے؟ اس لئے بینا مصرف اس علم کو دیا گیا ہے گویا کشف واظہار کا حامل صرف یہی علم ہے یعنی علم تفسیر اور کوئی نہیں )

حفزت عبداللہ ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے قرآن مجید کے فقرے ''احسن تفسیر اً'' کا مطلب تفصیلاً روایت کیا گیا ہے۔ ابن فارس نے بھی ای کوا فقیار کیا ہے۔ تفسیر میں ایک معنی پر یقین کر لینا ہوتا ہے کہ خدا کی یہی مراد ہے اگر اس کے پاس کوئی شہادت عمدہ ہے تو خیر! درنہ دہ تفسیر بالرائے ہے جو منوع ہے۔

حديث شريف مي : "من قال في القرآن بغير علم وفي رواية برائبه فليتبؤ مقعدة من النار"

(جس نے قرآن میں بغیرعلم یااپنی رائے سے کچھ کہا تو اس کواپنا ٹھکا نہ جہنم میں بنالینا چاہئے )

قرآن کافنہم دادراک مسلمانوں کے لئے لازم ہے کیوں کہ یہ ہدایت کی کتاب ہے ادرانیان کی زندگی کے ہر پہلو سے جث کرتی ہے۔افسوس کہ مسلمانوں نے صرف قرآن مجید کے الفاظ دہرانے یعنی تلادت ادراس کی نغ گی کے کچن میں مجلسوں،اموات کے مواقع

تغیر بیان القرآن ایک جائزہ اور مقابر میں پڑھنے پر اکتفا کرلیا ہے۔ مسلمان اس حقیقت کوفر اموش کر چکے ہیں کہ قرآن محمد کی برکات اس میں نظر ونڈ بر اور اس سے رہنمائی حاصل کرنے میں ہے جوتن سر سے ہی مکن ہے۔ تفسیر قرآن عہد رسالت میں عہد رسالت میں آپ کی بتائی گئی قرآنی تفسیر زیادہ تر حفظ اور کچھ قریر کرلی گئی مگر تفسیر حیام سے با قاعدہ کوئی کتاب مرتب نہیں کی گئی تھی۔ ملا مہ سیوطی نے اپنی کتاب 'الا نقان فی علوم القرآن' کی آخری فصل میں ان تمام تفسیر کی روایات کو جو صحابہ کے توسط سے رسول سے منقول ہیں اکٹھا کرلیا ہے۔ بیہ تمام روایات ان کی کتاب کے ہیں صفحات سے بھی کم پر مشتمل ہیں، نیز جرح ونتقید کے بعد ان میں اور بھی کمی ہوجاتی ہے۔ تک الغرض میدانی تفسیر میں بھی علمائے حدیث و روایت نمایاں نظر آتے ہیں اور ان کی

الغرض میدان عسیر میں بنی علائے حدیث وروایت نمایاں نظرائے ہیں اوران کی کتابوں میں تفسیر بالروایت ملتی ہے جیسے امام بخاری کی صحیح بخاری میں'' کتاب تفسیر القرآن' اور'' کتاب فضائل القرآن' کے نام سے دو ابواب موجود ہیں جو غالباً صحیح بخاری کے آٹھویں حصے کے برابر ہیں۔ ت

صحابہ کرام ظرآن مجید میں غور کرتے اور اگر مشکل پیش آتی تو رسول اللہ علی یہ دریافت کرتے ، البتہ سوال کرنے سے بہت زیادہ احتر از کرتے کیوں کہ کثرت سوال کی آفتوں کوا تھی میں موال کی آفتوں کوا تھی میں میں میں میں معلوم ہوتا ہی پڑ کم کرتے ہوئے اکتفا کرتے اور خود تفسیر قرآن کے سلسلے میں وہی بات کہتے جو صفور سے بلاواسطہ یا بالواسطہ معلوم ہوتی ۔ تفسیر قرآن کے سلسلے میں دہی بہت خوبصورت ترجمانی حضرت ابوکر میں میں موال ہوتی ۔ تفسیر قرآن کے سلسلے میں میں میں خور کرتے ہوئے اکتفا کرتے اور خود تفسیر قرآن کے سلسلے میں دہی بات کہتے جو حضور سے بلاواسطہ یا بالواسطہ معلوم ہوتی ۔ تفسیر قرآن کے سلسلے میں دہی بات کہتے جو حضور سے بلاواسطہ یا بالواسطہ معلوم ہوتی ۔ تفسیر قرآن کے سلسلے میں دہی بات کہتے ہو کہ کہتے ہوئے ۔ تفسیر قرآن کے سلسلے میں دہی بات کہتے ہو حضور سے بلاواسطہ یا بالواسطہ معلوم ہوتی ۔ تفسیر قرآن کے سلسلے میں دہی بات کہتے ہو حضور سے بلاواسطہ یا بالواسطہ معلوم ہوتی ۔ تفسیر قرآن کے سلسلے میں دہی بات کہتے ہو حضور سے بلاواسطہ یا بالواسطہ علوم ہوتی ۔ تفسیر کے سلسلے میں دہی بات کہتے ہو حضور سے بلاواسطہ یا بالواسطہ معلوم ہوتی ۔ کہتے ہو کے ال کہ کر تے ہو کے اکتفا کر ہو ۔ تفسیر تو آن کے سلسلے میں دہی بہت خوبصورت تر جمانی حضرت ابو بکر گا ہے واقعہ کرتا ہے ۔

ا حضو بلا یک کی اسم گرامی کے ساتھ ایک تفسیر منسوب ہے جس کا نام تفسیر النبی ہے، بیشخ ابوالحن محمد بن قاسم الفقیہ کی ردایت ہے ہے۔ ( بحوالہ عبدالصمد صارم الازہری، تاریخ تفسیر مکتبہ معین الا دب، لاہور، ۱۹۸۲ء، ص: ۲۰ ۲ مولا ناائلم جیراجپوری، ہمارے دینی علوم، مکتبہ جامعہ کمبیٹر، نئی دبلی، ۱۹۸۹، س: ۱۲ ۳ دائرہ معارف اسلامیہ، دانش گاہ پنجاب، لاہور، ۱۹۲۲ء، ج۲، ص: ۲۴

'' حضرت صدیق اکبڑ سے کسی نے '' ابا'' کے معنی یو چھ (جس کے معنی چارہ کے ہیں ) مگر چوں کہ قریش کی لغت میں بیدلفظ متعارف نہ تھا، آپ نے فرمایا کون می زمین مجھے اٹھائے گی اورکون سا آسان مجھ پر سابیہ کرے گا۔ اگر میں قرآن کے بارے میں کوئی ایسی بات کہوں جسے میں نے رسول اللہ طبیقی سے نہیں سنا ہے۔'<sup>مل</sup>

تفسیر قرآن عہد صحابہ میں عہد صحابہ میں مفسر کے لئے عربی زبان ، رد کئے گئے رسوم و عادات ، قرآن سے متعلق عہد نبوی کے واقعات ، رسول اللہ کے اقوال ، اعمال اور قضایا وغیر ہ میں کمال رکھنا ضروری تھا۔ تمام صحابہ نہم قرآن میں برابر نہ تھے بلکہ بعض کو بعض پر تفوق حاصل تھا۔ صحابہ میں سے در حضرات ( خلفا کے اربعہ، حضرت عبداللہ ابن عباس ، حضرت عبداللہ ابن مسعود ، حضرت ابی بن کعب ، حضرت زید بن ثابت ، حضرت ابوموی اشعری ، حضرت عبداللہ ابن زبیر ) کو تفسیر بیان کرنے میں مہمارت حاصل تھی۔ سب سے زیادہ تفسیری اقوال رئیس المفسرین حضرت عبداللہ ابن عباس ( جن کا لقب تر جمان القرآن ہے ) سے مروی ہیں۔ <sup>۲</sup>

(۲) قرآن مجید کی ان آیات کی تفسیر بیان کی گئی جن کے مجھنے میں پچھ د شواری پیش آتی تھی یا ان میں اجمال پایا جاتا تھا۔

(۳) صحابہ کرام میں قرآن مجید کے معنی و مطالب کے سمجھنے میں بہت کم اختلاف پایا جاتا تھا۔ (۳) صحابہ کرام قرآن مجید کے اجمالی معنی پراکتفاء کرتے تھے اور تفصیلات میں جانا ضروری خیال نہیں کرتے تھے۔

(۵) صحابۂ کرامیؓ کم سے کم الفاظ میں لغوی معنی کی تشریح کونا کا فی شبھتے تھے۔

له مقاله جمال الدین اعظمی ( عربی و فاری تفسیر نویسی میں ہندوستانی مسلمانوں کا حصہ، مرتبہ عماد الحسن آ زاد فاروقی ، ہندوستان میں اسلامی علوم داد بیات ، مکتبہ جامعہ میڈیڈ ، یئید ہلی ، دسمبر ۲۹۸۱ء، ص۲۶ ۲ پروفیسر غلام احمد حریری ، تاریخ تفسیر دمفسرین ، تاج تمپنی ، د ہلی ، ص ۶۶

تفسيربيان القرآن: ايك جائزه

(۲) عہد صحابہ میں تفسیر کی کوئی جداگا نہ منظم صورت نہ تھی۔ حضور اکر م ایک سے منقول آیات کی تشریح د تو ضیح احادیث نبوی کے زمرہ میں ہی شامل ہیں۔ حیات صحابہ میں ہی ان کے شاگر دوں کے ذریعہ ان کے تفسیر کی بیانات بھی صنبط تح ریے میں آگئے تھے۔ چنانچ تفسیر کے لئے پہلے قرآن پھر حدیث وسنت اور پھر آثار داقو ال صحابہ سے مدد لی جاتی تھی۔ عصر تابعین میں امام ابن تیمیہ یے قول کے مطابق ''تفسیر کاعلم زیادہ تر علائے مکہ میں تھا جو حضرت ابن عباس کے شاگر دیتے مشلاً عکر مہ ہم جاہد اور حطاء ، پھر اہل کو ف میں جو حضرات ابن مسعود کی اصحاب تھے جیسے حسن بھر کی اور مسر دق وغیرہ۔ ان کے علادہ میں جو حضرات ابن مسعود کی اصحاب تھے جیسے حسن بھر کی اور مسر دق وغیرہ۔ ان کے علادہ تفسیر قرآن عہد تابعین میں

تع تابعین کا دور جوتقر یباً دوسری صدی ہجری کے خاتمہ تک جاری رہا۔ اس دور میں تفسیر کی کتابیں مدوّن کی گئیں اور علم تفسیر ایک علیحدہ فن کی شکل میں سامنے آیا مگر اس ضمن میں اختلاف ہے کہ کون سی تفسیر کو مقام اولیت حاصل ہے جیسے تفسیر ابن جرتیج ،تفسیر سفیان بن عیدینہ تفسیر دکیع بن الجراح ،تفسیر شعبہ، تفسیر ابو بکر بن ابی شیبہ وغیر ہ مگر بیسب مٹ چکی ہیں۔ میزان الاعتدال میں ذہبی کے مطابق سب سے پہلے عہد تابعین میں علم تفسیر ایک الگ فن ک شکل میں سعید بن جبیر (م ۹۵ ھ) کے ذریع سامنے آیا جب عبد الملک بن مروان (م ۸ ۸ م) نے ان سے تفسیر لکھنے کی درخواست کی۔ چنا نچر انہوں نے تفسیر لکھ کر دربار خلافت میں بھیج دی۔ عطاء بن دینار کے نام سے جوتفسیر مشہور ہے دہ حقیقت میں پہی تفسیر ہے۔ دور تابعین پر ایک اجمالی نظر ڈالنے سے ہمیں تفسیر کی ارتفاء میں پری تفسیر ہے۔ ت میلا نات نظر آتے ہیں مثلاً اس دور میں صحابہ کے مقاطح اختلافات کی خلیج گہری ہوگی اور

> ا جمیل نقو ی، اردونفاسیر ( کتابیات)، مقتدره قو می زبان ، اسلام آباد ، ۱۹۹۲ء، ص: ۱۲ س<sup>۱</sup>۲ ۲ مولا نااسلم جیرا جپوری، ہمارے دینی علوم ، مکتبہ جامعہ کمیڈید ، نئید ، لی ، ۱۹۸۹ء، ص: ۲۱ ۳ ایضا ، ص: ۲۲ میم پر وفیسر غلام احد حریری ، تاریخ تفسیر ومفسرین ، تاج کمپنی ، د ، لی ، ۹۰

مذہبی اختلافات کی بنیاد پڑی جیسے عقیدہ تفدیر کے حامیوں ومنگروں نے اپنے اپنے نظریات کی این تفسیر دل میں نمائندگی شروع کر دی وغیر ہ۔ دورِ تابعین میں وہی منقو لی طریقہ رائج رہا مگراس میں بہتیدیلی داقع ہوئی کہ ہرشہ کے رینے دالے اپنے شہر کے امام وعالم کے اقوال سے ہی اپنی تفسیر میں استفادہ کرتے جیسے اہل مکه حضرت ابن عباس سے، اہل مدینہ حضرت ابی بن کعبؓ اور عراقی حضرات ابن مسعود ہے۔ علم تفسير ميں اسرائيلی روايات اس کے علاوہ اس عہد کی سب سے اہم چیز پیچھی رہی کہ تفسیر میں بغیر نقد و تبصرہ کے اسرائیلیات کی ملاوٹ شروع ہوگئی جوان اہل کتاب سے اخذ کی جاتی تھیں جومسلمان ہو گئے تھے۔ دراصل اسرائیلیات کی طرف عربوں کا میلان عہد رسالت ہی سے شروع ہو گیاتھا، جب پہلے یہودی عالم حضرت عبداللد بن سلام مشرف بہ اسلام ہوئے، نیز حضور کا ارشاد گرامی بھی تھا کہ 'اہل کتاب کے اقوال کی نہ تصدیق کرونہ تکذیب'' درحقیقت اسرائیلیات کو مرغوب سمجھ کر قبول کرنے میں عربوں کے مزاج کا کافی بڑا دخل تھا جسے علامہ ابن خلدون فاسطرح بيان كياب:

27

"بالعموم عرب نه پہلے سے اہل کتاب تھے نی علم رکھتے تھے۔ان کے او پر بدویت غالب تھی۔ جب ان کو موجودات کے اسباب، ابتدائے تخلیق اور امم سابقہ کے حالات وغیرہ کے جاننے کا شوق ہوتا تو ان اہل کتاب سے جو مسلمان ہو گئے تھے دریافت کرتے یہ بھی زیادہ تر انہیں کی طرح بدوی تھے اور ان امور کو ای قدر جانتے تھے جس قد رعوام اہل کتاب۔ انہیں کے بیانات لوگوں سے منقول ہو کر آیات کی تفسیروں میں شامل ہو گئے اور بوجہ اس کے کہ ان کا تعلق احکام شرعیہ ت نہ تھا، تد وین کے وقت مفسروں نے مساحت سے کام لے کر ان کی تفدید کی طرف تو جنہیں کی اور انہیں کو کتن میں درج کردیا ہے ان

لے مقدمہ ابن خلدون ،س ۲۷ سار بحوالہ اُسلم جیراجپوری ، ہمارے دبنی ملوم ، ص: ۱۹

تفسير بيان القرآن ايك جائزه

تيسري اور چوتھی صدی ہجری میں تفسیر تیسری صدی ہجری میں تد وین کتب کا عام رواج ہو گیا۔اسی دور میں صحاح ستہ کھی تَكْمَيْ جس ميں ايك باب<sup>د</sup> " كتاب النفسير'' ہوتا تھا، جوتفسيري روايات پرمشتمل ہوتا تھا، البيتةاس مقام بريهنج كرعكم تفسير ،ا حاديث سےعليحد ہ ايك فن كي شكل ميں ابھركرسا منے آيا اور قرآنی تر تیب کے مطابق ایک ایک آیت اور سورت کی تفسیر کھی جانے گلی۔اگر چہ صحاح میں آج بھی کتاب انتفسیر موجود ہے۔ تیسری صدی ہجری کے آخرادر چوتھی صدی ہجری میں مکمل قرآن کی تفسیریں ککھی جانے لگیں۔تفسیر ابن جربر طبری (م•ا۳ھ)،تفسیر ابن ابی حاتم (م۲۲۷)،تفسیر امام حاکم (م۳۹۵ه)، تفسیر ابن منذر (م ۸۱۳ه)، تفسیر ابن حیان (م ۳۶۹ه)، اس دورکی اہم تفاسیر ہیں، جن میں سے ابن جر برطبری کی تفسیر'' جامع البیان فی تفسیر القرآن'' کوآج تک مقام اولیت حاصل رہا ہے۔قرآن کی تشریح کے سلسلے میں انہوں نے اس وقت دستیاب تمام روایات کوجع کردیا ہے اور ان پر جرح وتعدیل کا کام دوسروں کے لئے چھوڑ دیا ہے۔ اگرچہ بعض اقوال کوکہیں کہیں راجح اور بعض کومرجوح بھی قرار دیتے ہیں۔اس دور کی تفاسیر کی خصوصیت بیہ ہے کہ وہ تفسیر بالمانور کی حدود میں رہتے ہوئے قرآن، حدیث، اقوالِ صحابہ د تابعین ہی کی روشنی میں کھی گئیں مگران میں ایک تبدیلی بیآئی کہ پہلے کی طرح اساد کی شرط باقی نہ رہی۔ نتجۂ بلاسند تفسیری اقوال نقل کرنے سے بہت ہی من گھڑت باتیں تفسیر میں شامل ہو گئیں اوران میں تمیز کرنامشکل ہو گیا۔

خلافت عباسیہ سے لے کر آج تک تفسیر کا جو دوررائج ہے اس میں روایت کے ساتھ درایت کا بھی استعمال ہونے لگا اور نقل وعقل میں رفتہ رفتہ آمیزش کی ابتداء ہوئی ،لہذامنقو لی کے علادہ تفاسیر بھی وجو د میں آئیں۔

اس دور کو سمجھنے کے لئے ضروری ہے کہ اس وقت کے پس منظر کو دھیان میں رکھا جائے۔ جب فلسفے کوفر دغ ملاخصوصاً منطق وفلسفے کی کتابوں کا حکومت کی سر پر تی میں یونانی سے عربی میں ترجمہ ہوا۔ جن کے اثر ات سے مختلف عقائد ونظریات الجمرے اور نئے نئے

تفسير بيان القرآن: ايك جائزه

فرقے وجود میں آئے ۔علم الکلام، نیز مختلف مکا نب فکر حنفی ، مالکی ، شافعی ، حنبلی اور جعفری وغیرہ کاظہور ہوااور بیہ کہ صرف ونحواور عربیت سے متعلق علوم کی تد وین کی گئی۔قرآن کے مختلف پہلوؤں جیسے ادبی ،فقہی ،لغوی ،نحوی ، تاریخی اور کلامی وغیرہ پرالگ الگ تصانیف قلم بند ہوئیں۔

29

ایسے ماحول کے زیرا تر کاملیت کوفر وغ حاصل ہوااور جوشخص جس فن میں ماہر ، ہوتا وہ قرآن کواپنے فن کے قالب میں ڈھالنے کی پوری کوشش کرتا۔ مثلاً نحوی علماء کی تفاسیر''تفیر زجان البسط از واحدی''ا''لبحر المحیط از ابوحیان'' نحوی مسائل سے پُر ہیں۔ امام رازی کی تفیر'' مفاتح الغیب المعر وف تفیر کبیر'' حکماء و فلا سفہ کے اقوال سے لبریز ہے۔ فقہاء کی تفاسیر'' جساص''،'' قرطبی'' فقہی فروعات کے ذکر سے مالا مال ہیں۔ صوفیاء ابن عربی ابوعبدالرحن السلمی کی تفاسیر میں آیات الہی سے صوفیا نہ اشارات نکالے گئے ہیں۔ ل مخصوص نظریات کا آئینہ معلوم ہوتی ہے اگر چہ اس کا فائدہ سے ہنچا کہ مل میں وسعت پیدا ہوئی مگر من مانی تاویلات کا جمل میں آیات الہی ہے موفیا نہ اشارات نکالے گئے ہیں۔ ل موفی مگر من مانی تاویلات کا جمل مواز ہوت کی تفسیر این وقت کی تح کی میں وسعت پیدا مونی مگر من مانی تاویلات کا جمل دروازہ کھل گیا اور قرآن کر یم میں معنوی تح یف کی جانے مونی مگر من مانی تاویلات کا جمل دروازہ کی ہوں کے در علم تفسیر این جر پی معلی میں وسعت پیدا

عربي تفاسيراور مندوستان

جب اسلام عرب کی حدود سے باہر پہنچا اور مسلمانوں نے نئے علاقوں کوزیز تکیں کیا تو نئے لوگوں سے میل جول نے ذہنی اور ساجی انقلاب بھی پیدا کیا ،مختلف رنگ ونسل ، مذہبوں اورا لگ الگ تہذیبوں کے لوگ اسلام قبول کرنے لگے تو نئے نئے مسائل سامنے آنے لگے اوراس بات کی ضرورت محسوس ہوئی کہ ان کو قر آن مجید کی روشنی میں حل کیا جائے \_مختلف علوم وفنون کا رواج ہوا، حدیث ، فقہ ، تصوف ، کلام اور ادب وغیرہ مستقل علوم بن گئے لی پر وفیر غلام احمد حریں، تاریخ تفیر ومفسرین، تاج مینی د ، کی میں اور ادب وغیرہ مستقل علوم بن گئے مراة الفیر ، من کے (اسلم جراح پوری، ہمارے دینی علوم ، مکتبہ جامعہ کیڈ ، د ، کی ، ۱۹۸۹، من ک

تو مختلف علوم وفنون کے ماہروں نے اپنے مسلک اور ذوق کوسا منے رکھتے ہوئے قر آن کریم کی تغییر یں لکھیں فر آن مجید کے الفاظ پر گہری نظر ڈالی گئی اور سیدھی سادھی روایات کے ساتھ عقل واستدلال سے بھی کام لیا گیا۔ علمائے ادب نے قر آنی الفاظ کی وسعت و گہرائی کو پیش رکھ کر تغییر یں کھیں صوفیائے کرام نے آیات قر آنی سے سلوک و معرفت کے امور طل کئے، ماہرین صرف ونحو نے الفاظ کی نوک پلک سے بحثیں کیں، فقہاء نے استنباط مسائل کے نقط نظر نظر سے قر آنی آیات کی تشریح کی اور بہت سے لوگوں نے قر آن مجید کی آیات کی تغییر اور سمجھانے کی کوشش کی، اس سے قر آن کر یم کو ہر فکر کے لوگوں نے اپنے اپنداز پر سمجھنے اور سمجھانے کی کوشش کی، اس سے قر آن کی ہمہ گیری و ہمہ جہتی کا ثبوت سامنے آیا۔ یہ سلسلہ جب سے اب تک قائم ہے اور رہتی دنیا تک قائم رہے گا۔

ظہوراسلام سے قبل ہندوستان اور عرب کے تجارتی تعلقات قائم تھے۔عہدرسالت میں ہی مسلمان جنوبی ہندوستان میں پہنچ گئے تھے۔ بنوامیہ کے دور میں سند ھاسلامی حکومت کابا قاعدہ ایک صوبہ بن گیا تھا۔استخکام حکومت کے بعد نومسلموں کی تعداد یہاں بہت تیز ک

ے بڑھی، نیز عرب، ایران، تر کستان اور افغانستان ہے مسلمان یہاں آکر آباد ہوئے۔ اس لئے مذہبی ضرورت کے سبب دوسرے علوم کے علاوہ تفسیر پر بھی بکثرت کتب تحریر ہوئیں، چوں کہ عربی مسلمانوں کے درمیان بین الاقوامی رابطہ کی زبان اور پھر فارسی جو کہ مسلمانوں کی سرکاری زبان تھی میں کھی گئیں۔

ڈاکٹر محمد سالم قد دائی صاحب نے مختلف تذکروں اور تاریخی کتابوں کی چھان بین کے بعد عربی زبان میں ہندوستان میں کھی گئی تفسیر وں اور علوم قر آن سے متعلق کتابوں کی تعداد ۲۵۱ (ایک سوچھپن) بیان کی ہے۔<sup>ا</sup>

ہندوستان میں پہلی عربی تفسیر کس نے لکھی یہ بات کوئی بھی ونوق سے نہیں کہ سکتا۔ دائرہ معارف الاسلامیہ (اردو انسائیکلو پیڈیا) کے مطابق عربی کی سب سے پہلی تفسیر ''غرائب القرآن ورغائب الفرقان' از مولانا نظام الدین حسن بن محد حسین شافعی ہے۔ اس تفسیر کو دولت آباد (دکن) میں کمل کیا گیا، اس کی جلداول وسوم ۲۰۰۰ ھر ۲۰۰۰ اور جلد ددم اار محرم ۲۸۷ ھر ۲۲۷ او میں کھی گئی۔ ک

جب کہ بعض حوالوں سے ابوبکر اسحاق بن تاج الدین ابوالحسن (م۲۳۷ھ) کی تفسیر ''جواہرالقرآن'' کی اولیت پیۃ چلتی ہے جس کا خلاصہ بھی آپ نے''جواہر القرآن فی بیان معانی القرآن'' کے نام سے تحریر کیا جو برلن کی لائبر ریم میں موجود ہے۔''

ان کے علاوہ ابتدائی تفاسیر میں'' کا شف الحقائق و قاموس الدقائق'' ازمحد بن احمد حجراتی (۸۲۱ھ) ،تفسیر ملتسفط از سید محمد گیسو دراز • ۸۲۸ھ)،'' تبصیر الرحن وتیسیر المنان' ازعلی بن احمد مہائمی (۸۳۵ء) وغیرہ ملتی ہیں۔

علاء کا اس بات پرفتوی ہے کہ قرآن کا ترجمہ وتفسیر ان لوگوں کے خاطر کرنا جو عربی زبان سے ناواقف ہوں اس آیت "وَمَا اَرُسَلُنَا مِنُ رَّسُوُلٍ اِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ" (سورہ

> لے محمد سالم قد دائی، علوم اسلامیہ اور ہند دستانی علاء، ادار ہ علوم اسلامیہ علی گڑ ھہ، ۱۹۹۱ء، ص: ۲۸ ۲ دائر ہ معارف اسلامیہ، دانش گا ہ پنجاب لا ہور ۱۹۶۲ء، جلد ۲ ، ص: ۵۳۱ س جمیل نقو ی، اردونفاسیر ( کتابیات ) مقتدرہ قو می زبان اسلام آباد، فروری ۱۹۹۲ء، ص: ۱۵

<u>تنسیریان التران ایک جائزہ</u> ابراہیم جم )ہم نے کی پیغبر کوئہیں بھیجا گراس کی قوم کی زبان میں ، کی روت جائز ہے۔<sup>4</sup> اردو میں تفاسیر قرآن جب مقامی زبانوں میں تفسیر نگاری کی ابتداء ہوئی تو ہندوستان میں ہندی زبان میں جو بعد میں اردو کہلائی قرآنی ترجمہ وتفسیر کو بہت تیزی سے سے فروغ حاصل ہوا۔ گرچہ اردوزبان ہندوستانی زبانوں کے مقابلے میں سب سے کم سن اور دیگر بین الاقوامی زبانوں کے درمیان بھی کم عمر ہے گرچینی زبان کے بعد دنیا کی سب سے ہڑی زبان ہے۔ اس میں کہ کئی صد الفاظ قرآنی اپنے اصلی تلفظ اور معانی مقررہ کے ساتھ جوں کے توں استعال کئے جاتے ہیں۔ اردوزبان میں علوم قرآنی سے متعلق کتب کی تعداد غالباً ایک ہزار سے زائد ہے جن میں سے کمل و جزوی تراجم وتفاسیر ساڑ سے چارسو ہیں۔

مسلمان ہند میں اپنے ساتھ عربی وفاری زبان لائے اور اپنے ند ہب کی تبلیغ کے لئے ہندوستانی مقامی بولیاں استعال کیں۔ مشہور سیاح بزرگ بن شہریار نے اپنے سفر نامہ ''عجائب الہند' میں لکھا ہے کہ کشمیر کے راجہ مہروک بن رائق تا جدار''الرا'' کی فرمائش پر ملاحہ ۸۳۸ء میں منصورہ کے امیر عبداللہ بن عمر بن عبدالعزیز ن نے کسی عراق الاصل سندھی عالم جس کی پرورش ہندوستان میں ہوئی تھی اور جو یہاں کی مختلف زبا نیں جانتا تھا،

تفسير بيان القرآن: أيك جائزه

کہا گیاہے جومختلف مخطوطوں کی شکل میں مختلف لائبر ریوں میں آج بھی موجود ہیں۔ بیرزیادہ تر دکن میں لکھے گئے ہیں حالاں کہان میں سے اکثر مصنفین کے نام بھی معلوم نہیں ہوتے۔ ڈاکٹر مولوی عبدالحق نے اپنی کتاب''اردوئے قدیم''میں ان کا تذکرہ کیا ہے۔

اردو ہندوستانی زبانوں میں سب سے کم عمر ہے لیکن اپنی بے پناہ صلاحیتوں کی بناء پر اس نے بہت ہی تھوڑ ے عرصہ میں یہاں کے لوگوں کو اپنا گرویدہ بنالیا اور ملک کے طول و عرض میں اس کو بو لنے اور سجھنے والے پائے جانے لگے۔ شمالی ہندوستان کی آب وہوا اے زیادہ راس آئی، یہاں کے بہت سے علاقوں میں اس کی سر پر سی بھی ہوئی۔ مسلمانوں کو خاص طور سے اس زبان سے بہت شغف رہا اور چوں کہ ہندوستان کے ہر حصہ میں اس کو بولنے اور سجھنے والے موجود تھا اس لئے اسے مذہبی امور کے لئے رابطہ کی زبان سمجھا گیا۔

ل جمیل نقوی،اردونفاسیر ( کتابیات)،مقتدره قومی زبان،اسلام آباد،۱۹۹۴ء،ص:۲۴۶۲

تفسر بيان الفرآن أيك جائزه

دنیا کی علمی زبانوں میں اگر چہ اردوسب سے کم سن ہے لیکن اس میں قر آن مجید کے ترجموں کی تعداد سب سے زیادہ ہے، اردو میں قر آن مجید سے متعلق کتب ورسائل کی تعداد ایک ہزار سے او پر ہے۔ اس میں قر آن مجید کے ترجے، تفسیری، اصول تفسیر، تجوید، تعلیمات قر آن، احکام قر آن، فقص قر آن، اعجاز قر آن، علوم قر آن، خواص قر آن، فضائل قر آن، تخریح آیات، ناسخ و منسوخ، معارف قر آن، تاریخ جمع و تر تیب قر آن و تفسیر و مفسرین و غیرہ شامل ہیں۔ مختلف فہر ستوں اور کتا بوں کو دیکھنے سے اندازہ ہوتا ہے کہ اب تک اردو میں تقر یبا پانچ سو کتا ہیں قر آن مجید کے تراح موتفاسیر سے متعلق کھی جا چکی ہیں، اس میں مختلف سورتوں اور آیات کی تفسیر یں بھی شامل ہیں۔

بیان القرآن سلسلة تفاسیر کی ایک اہم کڑی

ای سلسلہ تفاسیر کی ایک اہم کڑی تفسیر بیان الفرآن ہے۔ جو حفرت مولا نا اشرف علی تھا نوئی کی دیگر تصانیف کے مابین انتہائی اہمیت اور مقبولیت کی حامل ہے۔ اس تفسیر کی اہم خصوصیت سیہ ہے کہ بیعوام وخواص دونوں کے مابین حد درجہ مقبول ہونے کے ساتھ ساتھ دونوں کے لئے لائق استفادہ ہے۔ در حقیقت بیا یک ایسی جامع تفسیر ہے جس میں تفسیر کے تمام پہلوؤں کو جامع انداز میں سمودیا گیا ہے۔ گویا اس میں انہوں نے سمندر کو کوز ہے میں بند کرنے کی کوشش کی ہے جس میں نہ صرف فقہی ، کلامی اور نحوی مسائل سے میں قرآنی آیات سے استدلال کیا گیا ہے۔ حضرت تھا نوئی کی زبان بیسوی صدی میں وی کے ابتدائی عہد کی بلیخ ، سادہ اور سائل بھی پور کی طرح بیان کئے گئے ہیں اور ان سب میں قرآنی آیات سے استدلال کیا گیا ہے۔ حضرت تھا نوئی کی زبان بیسوی صدی میں وقبل

مفسر بيان القرآن : ايك تعارف

ولادت اورخانداني احوال حكيم الامت حضرت مولانا شاه محمد اشرف على تقانوي رحمة الله عليه كي ولادت ٨رربيع الثاني • ١٢٨ ه بروز جہار شنبہ صبح صادق کے وقت ولادت قصبہ تھانہ بھون ، ضلع مظفر نگر یو بی میں اپنے ننہیال میں ہوئی۔ مادہ تاریخ '' کرم عظیم' ( ۱۲۸۰ ھ) اور لقب حکیم الامت ہے۔ ايك عالم في آب كالتجع " ازكر دو اولياءا شرف على "كها تقا-حضرت کے والدیشخ عبدالحق صاحب کے یہاں اولا دنرینہ زندہ نہیں رہتی تھیں،ان کی خوشدامن نے اس کا ذکر ایک مشہورصاحب خدمت مجذوب بزرگ، حافظ غلام مرتقنی صاحب یانی یق سے کیاجس پر حافظ صاحب نے فرمایا: "انشاءاللہ اس کے دولڑ کے ہوں گے اور زندہ رہیں گے، ایک کا نام اشرف علی رکھنااوردوسر بے کااکبرعلی -'' چنانچہ مجذوب بزرگ کی پیشگوئی کے مطابق شیخ عبدالحق کے یہاں دولڑ کے پیدا ہوئے اورانہیں کے ارشاد کے مطابق بڑے صاحبز ادے کا نام اشرف علی اور چھوٹے کا نام ا کبرنلی رکھا گیا۔ حضرت حکیم الامت کے حسب ونسب کا تعلق قصبہ تھا نہ بھون صلع مظفرنگر یویی کے ایک مقتدرخاندان سے ہے۔ آپ کے آباؤواجدادصاحب علم ووجاہت واہل منصب تھے۔ آپ دود هیائی اجداد کی طرف سے نسباً فاروقی تھے اور نتھالی اجداد کی طرف سے علوی۔ گویا وہ نہال اور دادیہال دونوں اعتبار سے تھانوی تھے لیکن ننہیال کا تعلق بنیادی طور پرضلع

تغير بيان الفرآن أكي جائزه

مظفرتگر کے ہی قصبہ صفحها نہ سے تھا۔ان کے نانامحتر م حضرت پیر جی نجابت علی رحمۃ اللّٰہ علیہ حضرت شاہ عبدالرزاق علی جھنجھا نو گ کے خاندان سے تعلق رکھتے تھے، وہ تھانہ بھون میں آگر بس گئے تھے، وہ بھی اپنے زمانے کے اکابر صوفیہ میں سے تھے۔ان کے ماموں حضرت پیر جي امدادعلي بن نجابت عليَّ بھي صاحب حال وقال لوگوں ميں تھے۔ابھي اپني عمر کي آپ پانچ ہی منزلیس طے کریائے تھے کہ والدہ ماجدہ کا سابیسر سے اٹھ گیا اور اس کے بعد آب اپنی تائی صاحبہ کے پاس رہنے لگے۔والد ماجد کوآپ سے خاص انسیت ومحبت تھی۔وہ ایک مقتد ررئیس اورصاحب جائردادا دمى تصريح كما يك رياست كمختار عام بھى تصاور بر ماحب فراست تھے۔ چنانچہ انہوں نے اپنے صاحبز ادوں کی استعداد و صلاحیت کو بچین ہی میں بھانپ لیا تھااوراسی بناء پر بڑے بیٹے اشرف علی کودینی تعلیم کی طرف لگا دیا تھا۔ انہوں نے اپنے اس ہونہار فرزند کی تعلیم وتربیت بڑی محنت ومشقت اور فراخ دلی سے کی۔ چھوٹے بیٹے اکبرعلی بہ وجوہ اس طرف نہ آسکے، انہوں نے دنیوی تعلیم حاصل کی اور وہیں سے ترقی کرے بڑے سرکاری عہدوں پر فائز ہوئے۔انہوں نے دنیاوی لائن میں کافی ترقی کی لیکن خاندان کی دینی وردحانی روایت سے دورنہیں رہے۔والدہ محترمہ بھی ایک صاحب نسبت اور باخدا خانون تھیں، انہیں دین داری اور روحانیت کی دولت اپنے والد بزرگ وار<sup>ح</sup>ضرت پیر نجابت علیؓ سے در ثے میں ملی تھی۔ مذکورہ بالا احوال دکوائف کے پیش نظریہ بات کہی جائمتی ہے کہ حضرت حکیم الامت کی شخصیت پر فاروقی وعلوی دونوں خون کے داضح وروشن اثرات تصے \_ وہی عدل دشجاعت اور وہی فہم وفراست جو حضرت فاروق اعظم اور حضرت حیدر کراڑگی شناخت رہی ہےاس کاایک بڑا حصہان کی شخصیت میں بھی موجودتھا۔ تعليم وتربيت اورحضرات اساتذ فأكرام حضرت حکیم الامت نے ناظرہ قرآن کریم اور اردو کی ابتدائی نوشت وخواند کی صلاحیت اپنے دالد محترم سے حاصل کی ۔ پھرابتدائی چند یار بے'' اخون جی'' کھتو لی دالوں سے حفظ کر لئے تھےاور ہاتی پارے جناب حافظ حسین علی مرحوم سے حفظ کئے جواصلاً دہلی

36

تغير بيان الفرآن أيك جائزه

کے رہنے والے تھے، لیکن کی وجہ سے میر ٹھ میں سکونت اختیار کر لی تھی ، پھر تھا نہ بھون آ کر حضرت مولا نافتح محمد صاحب تھا نوگ سے عربی کی ابتدائی اور فاری کی متوسط کتا ہیں پڑھیں اور فاری کی تمام انتہائی کتا ہیں اپنے ماموں واجد علی صاحب سے پڑھیں جو فاری ادب کے کامل استاد مانے جاتے تھے۔ اس کے بعد علوم دیدیہ کی بخصیل و بھیل کے لئے دارا اعلوم دیو بند میں داخل ہوئے۔ استادھ میں آپ کی دستار بندی قطب الار شاد مولا نا رشید احمد گنگوہ تی کے دست مبارک سے ہوئی ، اس وقت آپ کی عمر تقریباً میں التھی۔

دارالعلوم کے اساتذہ میں حضرت مولانا محمد یعقوب صاحب نانوتو گی اور حضرت شیخ الہند مولا نامحمود حسن صاحب قدس سرۂ کی توجہات خصوصی آپ کے او پر مبذ دل رہیں۔ حضرت حکیم الامتؓ کے اساتذہ

جیسا کدائی ذکر کیا گیا ہے کہ اسا تذہ میں حضرت مولا نامجمہ یعقوب صاحب نانوتو گ کوخصوصی اہمیت حاصل ہے۔ بیختلف علوم وفنون کے ماہر بھی تصاور صاحب باطن وشخ کال بھی۔ حضرت مرشد تھا نو گی نے اپند کے زمانۂ قیام میں ان سے اکتساب فیض کیا ہے۔ تعلیم سے جو وقت فارغ ہوتا تھا وہ انہی کی خدمت میں گز ارتے تھے۔ بعد میں اپن مجلسوں میں اکثر ان کا ذکر کرتے تھے۔ فرماتے تھے: خواہ تفسیر قرآن مجید کا گھنٹہ ہو، خواہ حدیث کا، دوران درس مولانا کی آنکھوں سے آنسو شیکتے رہتے تھے، ان کے بیآن اوان کے حدیث کا، دوران درس مولانا کی آنکھوں سے آنسو شیکتے رہتے تھے، ان کے بیآ نسوان کے تلا مذہ کو بے حد متاثر کرتے تھے۔ حضرت تھا نو گی کے یہاں اپنے اسا تذہ کے ادب واحترام کا غیر معمولی اہتمام تھا۔ ان سے محبت اور تعلق خاطر کو دہ اپنے لئے باعث سعادت تصور اس تذہ پرنگتہ چینی کرتے ہیں وہ علم کے نور سے محرم میں ارتقاء پیدا ہوتا ہے۔ جولوگ اپن

د یو بند کے دوسرے اساتذ ہ میں حضرت تھانو کی کو شیخ الہند حضرت مولا نامحمود حسن عثمانی دیو بندگ ، حضرت مولا نا سید احمد دیو بندی ، حضرت مولا نا عبد العلی اور حضرت ملا محمود رحمہم اللہ تعالی سے خصوصی منا سبت تھی ۔ان کے دروس و تقاریر میں آئے دن ان کے اسائے

۔ گرامی آتے رہتے تھے۔ حضرت قاری عبداللہ مہاجر مکی رحمۃ اللہ علیہ بھی ان کے خصوصی اساتذه میں بتھے۔قاری عبداللہ مہاجر مکی رحمۃ اللہ علیہ استاذ الفراء حضرت قاری عبدالرحن کی رحمة الله عليہ کے براد رِبزرگ تھے، بیہ تھے تو ہندوستانی، نارہ صلع اللہ آبادان کا وطن تھا، کیکن ان کی قر اُت عربوں کے نز دیک مسلم وستندیشی ۔ان سے علیم الامت نے مکہ مکرمہ میں کسب فیض کیا تھا۔ قاری صاحب مکہ مکرمہ کے مدرسے مدرسہ صولتیہ میں شیخ التجوید والقراءت تھے۔حضرت حکیم الامتؓ نے ان سے دہیں مدرسہ صولتیہ ہی میں فن تجوید کی تکمیل کی تھی۔ استاذ دشاگرد کے لیچے میں غیر معمولی کیسانی تھی۔ جب وہ مدرسہ صولتیہ کے بالائی حصہ میں بیٹھ کرمشق کرتے تھے تو لوگوں کے لئے بدامتیاز کرنا مشکل ہوتا تھا کہ قاری عبداللہ کی تلاوت کررہے ہیں یاان کے شاگر داشرف علی حلقہ علماء میں انہیں ایک جید قاری کی حیثیت ے شہرت حاصل تھی ۔ مولا ناعین القصاۃ رحمۃ اللہ علیہ ایک نقشبندی بزرگ تھے، انہیں فن تجوید ہے کافی شغف تھا۔ انہوں نے اس فن کے فروغ کے لئے لکھنؤ میں مدرسہ عالیہ فرقانیہ قائم کیا تھا۔اس کے لئے انہوں نے ہندوستان کے اچھے اور مشاق قرّ اء کا انتخاب کیا تھا۔ بہ یک دقت کئی قرّ اء دہاں پڑھاتے تھے، کسی کوحدر میں درجہ کمال حاصل تھا، کسی کو ترتيل يا تد ديريي ادركسي كوكني كهجوب ميں انفراديت حاصل تقى \_حضرت مرشد تقانو ي رحمة اللَّد عليه جب لَكَفنُوَ تشريف لے گئے، وہاں كى سى مسجد ميں سى جہرى نماز ميں انہيں امامت كا موقع ملا، تو پیچیے حضرت مولا نا شاہ عین القصناۃ رحمۃ اللّٰدعلیہ بھی تھے، انہیں بہت لطف آیا۔ نماز کے بعدانہوں نے حضرت والاسے کچھ سننے کی خواہش کی۔انہوں نے چند آیات اپنے انداز میں تلاوت کیں تو بہت محظوظ ہوئے ، دل سے دعائیں دیں۔

زمانة طالب علمي کی پہلی تصنیف

ز مانہ طالب علمی میں جب کہ حضرت تھانوی کی عمر ابھی ۸ ارسال تھی ان کو مرض خارش لاحق ہوا، اس لئے وطن آ گئے اسی دوران بطور مشغلہ فارسی اشعار پر مشتمل مثنوی'' زیر و بم' تحریر فر مائی جو آپ کی پہلی تصنیف ہے۔

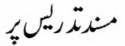
طالب علمی کے احوال دیوبند میں حضرت حکیم الامت کے بعض اعز ہ اور رشتہ دربھی بتھ کیکن وہ اپنے والد ماجد کی ہدایت کے مطابق زمانہ طالب علمی میں سب سے الگ تھلگ رہے۔طلبہ سے بھی اختلاط نہ رکھتے تھے،مطالعہ کتب سے فرصت ملتی تواپنے استاذ خاص حضرت مولا نامحمہ یعقوب صاحب نانوتو کی کی خدمت میں پہنچ جاتے ،ان ہی کی زیر تربیت آپ نے مثق افتاء بھی کی۔ اس زمانہ میں حضرت تھا نو کی قدس سرۂ کو مناظرہ سے دلچیں تھی، چنانچہ آریوں کے

مقابلہ میں کئی معر کے سر کئے ۔ حضرت مولانا محمد یعقوب صاحبؓ بھی آپ پر خصوصی شفقت مقابلہ میں کئی معر کے سر کئے ۔ حضرت مولانا محمد یعقوب صاحبؓ بھی آپ پر خصوصی شفقت فرماتے اور آپ کی محبت دمحنت اور صلاحیت کے پیش نظر حقائق و معارف اور نکات و دقائق علمیہ کثرت سے بیان فرماتے تھے، حضرت تھا نوی بھی ان سے خوب خوب استفادہ فرماتے تھے، آپ کے متعلق حضرت مولانا محمد یعقوب صاحبؓ نے پیش گوئی فرمائی تھی کہ:'' جہاں جاؤ گے تم ہی تم نظر آؤ گے۔'

> دارالعلوم کے زمانہ قیام میں چند معمولات کیم الاسلام حضرت مولانا قاری محموطیب صاحبؓ فرماتے ہیں کہ: "جب حضرت تھانویؓ دارالعلوم میں پڑھنے کے لئے آئے تو آپ نے چار معمولات مقرر کئے ہوئے تھے۔ پہلاتو بیتھا کہ انہوں نے اپنے لئے کچھ ساتھ معمولات مقرر کئے ہوئے تھے۔ پہلاتو بیتھا کہ انہوں نے اپنے لئے کچھ ساتھ منتخب کر لئے تھا دران سے معاہدہ کرلیاتھا کہ نماز عشاء کے بعد نہ تکر ارکر یں گے نہ مطالعہ کریں گے بلکہ فوراً سوجا نہیں گے اور اخیر شب میں اٹھ کر تہجد پڑھیں گے ادران کے بعد مطالعہ اور تکر یں گے، جو کا ملوگ ابتدائی رات میں کرتے ہیں دہ ہم آخر میں کریں گے۔ چنا نچہ ان کے سب ساتھی اس کے پابند ہو گئے اور دوسرا معمول میتھا کہ منڈی میں جو دیو بند کا بازار ہے دہاں چوراہے پر مخصیل کے سامنے عصر کی نماز کے بعد روزانہ دعظ فرماتے تھے، قرآن مجید کی تلادت فرماتے اور ہر روز پابندی سے دعظ فرماتے اور تیں ا

تفسير بيان الفرآن : ايك جائزه

معمول بیتھا کہ جمعہ کے دن حضرات اسا تذ کا کرام کی خدمت میں جایا کرتے تھے، ایک گھنٹہ حضرت مولا نامحمد یعقوب صاحب نانونو کی کی خدمت میں، ایک گھنٹہ مولا نا سید احمد صاحب دہلو گی کی خدمت میں اور ایک گھنٹہ مولا نا منفعت علی صاحب کی خدمت میں اور چوتھا معمول بیتھا کہ حجرہ میں ایک گھڑ ار کھ چھوڑ ا تھا، جو خطوط آتے بغیر پڑ سے اس میں ڈال دیا کرتے تھے، پھر ان کو امتحانات کے بعد پڑ ھتے، کسی میں خوش کا اظہار ہوتا اور کسی میں تمنی کا ذکر ہوتا، سالانہ امتحان سے فراغت کے بعد جب آپ تھا نہ بھون آتے تو کسی کے بہاں تہنیت خط لکھا تھا مگر تم نے جواب بھی نہیں دیا، تو حضرت فرماتے کہ میں پڑ ھنے کے خط لکھا تھا مگر تم نے جواب بھی نہیں دیا، تو حضرت فرماتے کہ میں پڑ ھنے کے نظر ایک تھا، کرتا ہے میں پڑ ھنا میں اور خطر خطوط پڑ ھنا میں اور کہ خطاب نہ تھا۔



دارالعلوم دیوبند سے فراغت کے بعد حضرات اسا تذ 6 کرام کی تجویز اور والدہ ما جدہ کی اجازت سے آپ کا نپور تشریف لے گئے، مدرسہ فیض عام میں بمشاہرہ ۲۵ مردو پئے ماہوارتقر رہوا، اور صدر مدرس کے عہدہ پر فائز ہوئے ۔ تین چار ماہ کے قلیل عرصہ میں تمام علا و مدرسین میں آپ کے علم وفضل کا چرچا ہو گیا۔ دوسری طرف آپ کے مواعظ حسنہ اور تقاریر عامہ نے سارے کا نپورکوان کا فریفنہ بنادیا۔ آپ کی اس شہرت و مقبولیت سے اہل مدرسہ نے فائدہ اٹھانا چاہا اور حضرت سے خواہش ظاہر کی کہ اپنے مواعظ وتقاریر میں مدرسہ کے اور غیرت دین کے حلاق اور حضرت سے خواہش ظاہر کی کہ اپن مراح چندہ ما تلکے کونا مناسب کردیئے سے دعظ کا سار ااثر ختم ہوجاتا ہے۔ اس لئے ظاہر ہے کہ اہل مدرسہ کی کردیئے سے دعظ کا سار ااثر ختم ہوجاتا ہے۔ اس لئے ظاہر ہے کہ اہل مدرسہ کی ای ک کردیئے مواعظ کی ای خواہش کی حضرت کس طرح تکمیں فرما تک تھے کہ اس طرح چندہ ما تلکے کونا مناسب کردیئے سے دعظ کا سار ااثر ختم ہوجاتا ہے۔ اس لئے ظاہر ہے کہ اہل مدرسہ کی ای ک کی حضرت کس طرح تکمیں فرما سکتے تھے؟ اس پر اہل مدرسہ میں حضرت اقدس کے بارے میں چہ میگو ئیاں ہو نے لگیں۔ آپ کو جب اس کا علم ہوا تو آپ نے است میں دو ہوا کا ہی کا پور

تفسير بيان الفرآن : ايك جائزه

حضرت تھانو کی کے اصولِ تد ریس

حضرت تھانو کؓ نے غیر معمولی افادہ واستفادہ کی غرض سے کا مِتد ریس کے لئے چند اصول متعین فر مائے تقے جو کہ درس وتد ریس سے وابستہ ہر فر دکے لئے انتہائی مفید ہیں ، وہ اصول درج ذیل ہیں:

(۱)استاذ کومحنت سے مطالعہ کر کے شاگرد کے سامنے سبق کو مہل ترین صورت میں پیش کرنا چاہئے۔

(۲) مشکل اور پیچیدہ مقام کو پہلے مہل ترین انداز میں شاگردکو سمجھایا جائے، بعد ازاں اس مقام کا تعارف شاگرد سے کرایا جائے اور اگر پہلے ہی بیہ بتا دیا کہ بیہ مقام اس کتاب کے مشکل ترین مقامات میں سے ہتو طالب علم نفسیاتی طور پراس سے مرعوب ہوجائے گااور پھر سمجھنے میں دفت ہوگی۔

(۳)طلباء کے سامنے صل اظہار قابلیت کی خاطرزا ئداز ضرورت تقریر کرنے کو سخت ناپسند فرماتے تھے۔

(۳) ، ہفتہ واری تقریروں اور مناظروں سے بھی حضرت کو شدید اختلاف تھا۔ فرماتے تھے کہ اس کی وجہ سے طلباء کی توجہ ہفتہ بھرایک ، ی موضوع ، تقریر ومناظر ہ کی طرف لگی رہتی ہے اور اصل سبق میں اس سے شدید حرج واقع ہوتا ہے اور فرماتے تھے کہ جب کتابیں اچھی طرح سمجھ کر پڑھ لی جائیں تو پھرتقریر دمنا ظر ہ سب کچھ آجاتا ہے۔ اسی تناظر میں ان کے یہاں طلبہ کے لئے بھی ذیل میں مذکور چند ہدایات تھیں۔

طلبہ سے متعلق ہدایات فرماتے تھے کہ اگر طلبا تین با توں کا التز ام کر لیں تو علمی استعداد پیدا ہوجائے گی۔ (الف) آئندہ سبق کا مطالعہ ضر ورکریں اور مطالعہ میں کتاب کا عل کرنا ضروری نہیں بلکہ معلومات اور مجہولات میں تمیز پیدا ہو جاتی چاہئے۔ (ب) استاذ سے پڑھتے وقت بلا سہتھے ہوئے آگے نہ بڑھیں۔ (ج) استاذ سے پڑھتے وقت بلا سہتھے ہوئے آگے نہ بڑھیں۔ فرماتے تھے کہ استعداد پیدا کرنے کے لئے بیتین چیزیں تو واجب ہیں اورا یک چیز وجہ استخباب میں ہے اور وہ بیہ کہ روزانہ پچھلے پڑھے ہوئے حصہ میں سے کچھ حصہ کا مطالعہ کرلیا کریں۔

تقانه جعون والبسي

بیعت وسعول چوں کہ حضرت حکیم الامت کی پیدائش ایک مشہور اور صاحب خدمت مجذ وب کی دعاؤں کا نتیج بیضی، اس لئے پیدائش طور پر آپ کے اندر عشق الہی کی حرارت شعلہ زن تقلی۔ ایک مرتبہ حضرت مولانا رشید احمد گنگوہ پی ضرورت سے دیو بند تشریف لائے تو حضرت ہے حکیم الامت اشتیاق سے مصافحہ کے لئے آگے بڑھے، ان دنوں دارالعلوم کی مشہور نو درہ کی تعمیر چل رہی تھی، پڑی ہو کی اینٹوں پر سے ان کا پاؤں بے اختیار تی سل پڑا،

تفسريان الفرآن أكيب جائزه

حضرت گنگو، پی نے آپ کوتھا م لیا، اگر چہ اس وقت ہیعت اور اس کی حقیقت ہے آپ نا آشنا تھے،مگرکشش اس درجہ بڑھی کہ آپ نے حضرت گنگو، پی سے بیعت کی درخواست کر ہی دی۔ حضرت گنگوہیؓ نے دورانِ تعلیم اس کو مناسب نہ مجھا اور انکار فرما دیا،لیکن حضرت حکیم الامت کے قلب میں بیرخیال بصورت حسرت پرورش پاتا رہا۔ جب ۲۹۹اھ میں حضرت گنگوہیؓ عازم جج ہوئے تو حضرت تھانو گؓ نے <sup>ح</sup>ضرت حاجی امداد اللّٰدمہا جڑگی خدمت میں ايك عريضه بهيجاكه: ·· آپ مولانا (گَنگو، پَنْ) سے فرمادیں کہ مجھ کو بیعت کرلیں۔' لیکن جواب میں حضرت حاجی صاحب نے خود ہی غائبانہ طور پر بیعت فرمالیا، اس وقت حفزت حکيم الامت کي عمر ٩ ارسال تھی۔ حضرت حاجى صاحب في بيعت فرما لينے بعد آپ كوالد ماجد كوكهلا بھيجا كە: ·· تم ج كوآ دُادر جب آ دُنواين بڑ لڑ كوليت آ دُن يهلاسفرنج شوال ۲۰۰۱ھ میں جب کہ حضرت حکیم الامت کا نپور کے اندر اشاعتِ علوم میں مصردف تتھ۔سفرج کے سامان پیدا ہو گئے اور معیت والد ماجد آپ کوسفر ج کی سعادت

حاصل ہوئی۔ بصداشتیاق مکہ معظمہ پہنچ۔ جج سے فراغت کے بعد حضرت حاجی صاحب نے فر مایا کہ میاں انثرف علی تم میرے پاس چھ مہینے رہ جاؤ ، کیکن حضرت والا کے والد ماجد نے مفارفت گوارانہ کی ،اس لئے حضرت حاجی صاحب نے پھر فر مایا کہ: ''والد کی اطاعت مقدم ہے۔اس وقت چلے جاؤ ، پھرد یکھا جائے گا۔''

د دسراسفر بحج اوراجازت بیعت چنانچ چفرت شیخ کے اس حکم اور خواہش کی تعمیل ویحمیل ان کے سفر جح ۱۳۱۰ھ میں کی اور مکہ مکر مدتشریف لے جا کر صحبت خاص کی اس نعمت بے بہا سے مشرف ہوئے ، جو عرصہ سے مرشد اور مستر شد کے دلوں میں ایک تمنا بن کر پر ورش پار ہی تھی۔ ایک طرف حضرت حاجی

تفسير بيان القرآن : ايك جائزه

صاحب کی قوت افاضہ اور دوسری طرف حضرت حکیم الامت کی قابلیت استفادہ بس تھوڑے ہی دنوں میں باہم اس درجہ مناسبت پیدا ہوگئی کہ حضرت حاجی صاحب بیفر مانے لگے کہ: ''بس تم میرے پورے پورے طریق پرہو۔

حضرت حاجی صاحب کے بیان علوم و معارف اور تقریر کے دوران اگر سامعین میں سے کوئی صاحب پچھ دریافت کرنا چاہتے تو حاجی صاحب حضرت تھا نوی کی طرف اشار ہ فرمادیتے کہ ان سے معلوم کر لینا۔ بیا چھی طرح سمجھ گئے اور حضرت حاجی صاحب کو جب حضرت تھا نوی کی کوئی تحریر دیکھنے یا تقریر سننے کا اتفاق ہوتا تو خوش ہو کر فرماتے کہ جزا کم اللہ ہتم نے توبس میر سے سینہ کی شرح کردی۔ حضرت حاجی صاحب نے ایک دفعہ سے بشارت دی تھی کہ ہتم کو تفسیر اور تصوف سے خاص مناسبت ہوگی' چنانچہ حضرت حکیم الامت کی ان دونوں سے مناسبت تا مہ اظہر من الشمس ہے۔

مکہ مکرمہ کے قیام میں آپ نے مشہور عالم مجود قاری عبداللدصا حب مہاجر مکی سے فن تجوید سیکھا اور اس میں مہارت و کمال حاصل کیا اور حاجی صاحب کے درس مثنوی شریف میں شرکت فرماتے رہے۔ چھ ماہ کے قلیل عرصہ میں حضرت حاجی صاحب نے ہر طرح مطمئن ہو کر اور اپنے ذوق و مسلک سے ہم آ ہنگی کے آثار نمایاں دیکھ کر خلعت خلافت اور منصب رشد دہدایت سے سرفر از فر مایا اور خلق خداکی رہنمائی کے لئے تعلیم وتلقین کی اجازت مرحمت فر مائی۔

حضرت حاجی صاحب کی دوو صیتیں جب حضرت حکیم الامتؓ نے وطن واپسی کی اجازت چاہی تو حضرت حاجی صاحبؓ نے بکمال شفقت آپ کو ہندوستان جانے کی اجازت دی اور دوو صیتوں کے ساتھ رخصت فرمایا۔ ا- دیکھو میاں اشرف علی ہندوستان پہنچ کرتم کو ایک حالت (باطنی) پیش آئے گی،

م کو لیکو میان اکترک کی مہدوستان کی کرم کو ایک طالعت رہا۔ عجلت مت کرنا، مجھے مطلع کرتے رہنا۔

تئیر بیان القرآن ایک جائزہ ۲- بھی'' کانپور'' کے تعلق سے دل بر داشتہ ہوتو پھر دوسری جگہ تعلق نہ کرنا ،تو کل بخدا '' تھا نہ بھون'' جا کر بیٹھ جانا۔

حضرت تحکیم الامت مکہ معظمہ سے ہندوستان واپس آ کر پھر مدرسہ جامع العلوم کا نپور میں مصروف درس و تد ریس ہو گئے اور اس عرصہ میں تصنیف و تالیف کے علاوہ آپ کے عارفانہ و عالمانہ مواعظ و ملفو خلات اور تہذیب و تربیت باطنی کا سلسلہ بھی جاری رہا، جس کو اہل ذوق و بصیرت قلم بند کرتے رہے اور سما ارسالہ قیام کا نپور کے دوران ہی یہ سلسلہ دور دور تک پینچ گیا۔ اس زمانہ میں ابتداء ہی سے آپ کے علوم خلا ہری اور باطنی کے فیوض سے عوام وخواص میں ہر دل عزیز ی اور مقبولیت پیدا ہوگی تھی۔

خانقاه امداد بياوردين خدمات

حضرت حکیم الامت نے اپنے شیخ کی تمنا اور ہدایت کے مطابق ''خانقاہ امدادی' میں سکونت اختیار فرمائی اور تو کلاً علی اللہ اپنے بزرگوں کی مقدس مندر شد وہدایت پر متمکن ہو گئے اور اپنے نداق فطری اور نصب العین کے موافق ایک ایسا کلمل و منضبط لائح ممل تیار کیا جس کے مطابق اپنے پیش نظر عظیم الثان دینی و اصلاحی خدمات کے سرانجام دینے میں مشغول ہو گئے۔ چھر انفرادی اصلاح اور تربیت باطنی کے کام کو بہت فروغ ہوا اور سے جگہ مریضان باطنی کے علاج کا مرکز بن گئی۔

حضرت رحمة الله عليه كى پورى زندگى اصلاح وتربيت، تصنيف وتاليف، درس و تد ريس، افتاء د تبليغ، مواعظ دملفوظات ،ى ميں بسر ہوئى اور تقريباً نصف صدى تک خدمت و اصلاح خلق کے جتنے شعبے ہو سکتے تھے ہر شعبہ اور ہر راستہ سے تن تنہا وہ خدمات انجام ديں كه بر ى برى جماعتيں اورادارے اس كاعشر عشيركرنے سے بھى عاجز ہيں۔

دفت گزرتا ر با ادر اس خانقاه کی اہمیت اور خصوصیات میں روز افزوں اضافہ ہوتا گیا، یہاں تک کہ یہی خانقاہ ایک ایسا شہرہ آفاق ہمہ گیرادارہ بن گئی جوایک ہی وقت میں دین علوم دفنون کا ایک معیاری جامعہ بھی تھی، جہاں ہے دین متین کے اہم اور وقیع مسائل کی شقیح وحقیق کاز بردست کا م ہواادریہی خانقاہ ایک بے مثال دینی دسگاہ بھی تھی جہاں علوم

قرآن وحدیث کے ساتھ ساتھ تہذیب اخلاق کی عملی تعلیم بھی دی جاتی تھی ۔ یہ خانقاہ بر مغیر قرآن وحدیث کے ساتھ ساتھ تہذیب اخلاق کی عملی تعلیم بھی دی جاتی تھی ۔ یہ خانقاہ بر مغیر کی ایک متند و معتبر دارلافتاء بھی تھی جہاں سے حالات حاضرہ کے نقاضوں کے مطابق مسلمانوں کے فقہی مسائل میں رہنمائی بھی ہوتی اور یہی خانقاہ تعلیم وتر ہیت روحانی اور ترکیہ نفس وتہذیب اخلاق باطنی کی ایک متاز و منفر دتر ہیت گاہ بھی تھی جہاں بڑے بڑے جد ملاء نفس وتہذیب اخلاق باطنی کی ایک متاز و منفر دتر ہیت گاہ بھی تھی جہاں بڑے بڑے جد ملاء متل و تہذیب اخلاق باطنی کی ایک متاز و منفر دتر ہیت گاہ بھی تھی جہاں بڑے بڑے جد ملاء متاز اور تہذیب اخلاق سے آراستہ ہو کر حقیقت تصوف اور سلوک کا عرفان حاصل کر کے ہمان کو طریق بنے اور اس تی خابی سے اپنی اپنی بساط کے موافق روشنی حاصل کر کے اور منائے طریق بنے اور اس تی خابی کی اپنی سے اپنی اپنی اط کے موافق روشنی حاصل کر کے اور منائے طریق بند و مالا تر ہو کر ملک کے گو شدگو شہ میں پھیل گے ، جن کا فیضان روحانی اس مند ہو رہا ہت پر فائز ہو کر ملک کے گو شد گو شہ ماج کر گائی کی دلی تمنا اور پیش گوتی اس حمل کے ہوں ہو کہ رہا ہے جاتھ ہی کی بیا طریق ہو کر ہوں ہو مالان ہو کہ ہو ہو کر اس

مواعظ وملفوظات حضرت تقانوی کا جذبہ تبلیغ ان کو متحدہ ہندوستان کے گوشہ گوشہ میں لے گیا اور مختلف موضوعات پر بعض اوقات مسلسل پانچ پانچ گھنٹہ تک آپ کے وعظ ہوئے ہیں جو دین کے اجزائے خمسہ پر مشتمل اور آیات قر آ نیدوا حادیث نبویہ پر بینی ہیں۔ تقریباً ۲۰۰۰ وعظ قلم بند ہو کر شائع بھی ہوئے اوران کی اشاعت اپنی مقبولیت وافادیت کے بین نظر برا برجاری ہے۔ مواعظ کے علاوہ حضرت حکیم الامت کے افادات وعلوم اشاعت کا ایک برط اذ ریعہ ان مواعظ کے علاوہ حضرت حکیم الامت کے افادات وعلوم اشاعت کا ایک برط اذ ریعہ ان مواعظ کے علاوہ حضرت حکیم الامت کے افادات وعلوم اشاعت کا ایک برط اذ ریعہ ان مواعظ کے ملفوظات ہیں جو تقریباً ساتھ جلدوں پر مشتمل ہیں۔ ان میں سے ہر ایک مواعظ و ملفوظات احکام اسلامی، رد بدعات، تعلیم اخلاق، در تکلی اعمال، اصلا ت یہ مواعظ و ملفوظات احکام اسلامی، رد بدعات، تعلیم اخلاق، در تکلی اعمال، اصلا ت معاشرت اور نصائح دل پذیر پر مشتمل ہیں۔ شریعت و طریقت، دنیا و آخرت اور ہر شعب زندگی کے مسائل و معاملات میں جو دشواریاں اور اشکالات پیدا ہوتے ہیں ان کا آسان

رشد ومدايت اوراحسان وسلوك

حضرت اقدس کے یہاں دین و دنیا کے تمام امور میں توازن واعتدال تھا۔ افراط و تفریط سے احتر از اور حفظ حدود کا خاص اہتمام تھا۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کو حقیقی معنی میں حکیم الامت بنایا تھا۔ مسلمانوں کی صلاح وفلاح کی فکر آپ کی حوائح طبعیہ میں داخل اور عمر کے بیشتر اوقات کا مشغلہ ہوگئی تھی۔ دین کے ہر رخنہ پر نظر اور اس کی اصلاح کی فکر، امت کی ہر ضرورت کا خیال اور اس کی صحیح وسہل تدبیر یں حق تعالیٰ نے آپ پر القاء فرمادیں۔

اکٹر اطباء علاج میں صرف مرض کا خیال کرتے ہیں، مریض کانہیں۔ شخصی حالات یا زمان و مکان کے اختلاف پر بہت کم نظر جاتی ہے۔ حضرت کے یہاں روحانی معالجہ میں دونوں باتوں کا پورا پورالحاظ رہتا تھا۔ طالب کی قوت برداشت، اس کے مذاق اور دلچیپی کی بھی خاص رعایت رکھی جاتی تھی۔ سب کے لئے ایک ہی نسخہ نہیں برتا جاتا تھا، آپ اکثر شخ اکبر محی الدین ابن عربی کا مقولہ تل فرماتے تھے کہ شخ ایسا ہونا چا ہے کہ جس میں دین انبیاء کا ساہوتہ بیراطباء کی اور سیاست بادشاہوں کی سی ہو۔

اصلاح وتربیت کے سلسلہ میں حضرت حکیم الامت کی ایک بڑی خصوصیت سے کہ آپ نے اپنے مواعظ دملفو خلات اور عام مجالس میں عقائد وعبادات کی اہمیت کے ساتھ ساتھ اخلاق دمعاملات اور عملی زندگی کے کاروبار کی صحت پر بے حدز دردیا ہے اورلوگوں کو شیخ کامل کی رہنمائی کی خودا پنی اصلاح کی طرف خصوصیت سے متوجہ کیا ہے۔

ان کے یہاں کی سلسلہ کی روایات تھیں، نہ رسوم، تعلیم وتر بیت کے نہ وہ کورانہ تقلید کے انداز تھے نہ روایق حلقے، توجہ نہ مراقبے، بس اہتمام تھا تو شریعت کے احکام کی بجا آور کی کاادر دُھن تھی تو ہرانداز زندگی میں نبی کریم صل تعلیق ال کے اسوۂ حسنہ کے اتباع کی فکرتھی تو نفس و شیطان کے مکائد سے نچنے کی، ان کے یہاں کیفیات، مکاشفات اور کرامات پر اتناز درنہیں تھا جتنا کہ عقائد دعبادات، معاملات، معاشرت، سیاست اور طریقت کی در تھی پرتھا۔ فرمایا کرتے تھے کہ:

چاہتاہوں۔'' اور فرماتے: ''میں تو کہا کرتا ہوں کہ بزرگ بننا ہو، قطب بننا ہوتو کہیں اور جاؤ، اگرانسان بنتا ہوتو میرے پاس آؤ۔'' اس سلسلہ میں فرماتے کہ انسان بننا فرض ہے، بزرگ بننا فرض نہیں۔ اس لئے کہ انسان نہ بننے سے دوسروں کو تکلیف ہوگی اور بزرگ نہ بننے سے اپنے ہی کو تکلیف ہوگی۔

مقصود بيعت

آپ چاروں سلسلوں (چشتیہ، نقشبند میہ سہرورد میہ اور قادر میہ) میں بعت فرمات تھے، مگراس کے ساتھ ہی بیعت کولازم وضروری خیال نہ فرماتے بلکہ طالب کے ذہن میں اول ہی مرحلہ میں یہ بات ذہن نشین کراد ہے کہ تز کیہ نفس اور ترقی باطن بیعت پر موقوف ہے نہ اور اور اد و ظائف پر، بلکہ اصل شئے جس ہے معرفت، تقویٰ، شرافت نفس حاصل ہوتی ہے اور تعلق مع اللہ بیدا ہوتا ہے وہ صرف ظاہر و باطن کے ادامر ونوا ہی پر عمل اور اتباع سنت ہی پر مخصر ہے جو ہر شخص پر فرض و واجب ہے اور یہی حاصل تصوف وسلوک ہے۔ عام ذہنوں میں جو یہ بات جم گئی ہے کہ صرف زبانی معاہدہ کو کا فی نہیں سمجھا جاتا، جب تک ہاتھ میں ہاتھ لی بیت نہ کیا جائے۔ حضرت فرماتے تھے کہ: 'نہ یفلو فی العقیدہ' ہے۔ اس کی اصلاح ہونی چاہتے ۔ یہ ہاتھ میں ہاتھ دینا ظاہر کی بیعت ہے، اصل تصوف وسلوک ہے۔ مام دہنوں میں جو ہو جائے ۔ یہ ہن ہ کہ صرف زبانی معاہدہ کو کا فی نہیں سمجھا جاتا، جب تک ہاتھ اصلاح ہونی چاہتے ۔ یہ ہتھ میں ہاتھ دینا ظاہر کی بیعت ہے، اصل بیعت تو کام کرنا ہے۔ اور فرماتے کہ:

میں توعملاً بید کھا دینا چاہتا ہوں کہ نفع بیعت پر موقوف نہیں بلکہ تعلیم اور اس کی اتباع پر موقوف ہے، اصل چیزیہی ہے۔ آپ سالکین کے لئے تمام کیفیات، انفعالات باطنی کو نظرانداز کر کے دوبا توں کی خاص طور پر تلقین فرماتے۔ ایک بیر کہ عایت طریق پر نظرر کھی جائے کہ وہ رضائے حق ہے۔ جس کا حصول محض ادائے حقوق واجبہ پر منحصر ہے۔ دوسر ے معاملات و تعلقات میں اپنی ذات سے کسی کو تکلیف نہ پہنچنے پائے۔ یہی شرافت نفس اور صحیح

احساس انسانیت کی علامت اور غایت سلوک ہے۔ آپ بہت اہتمام سے تا کید فرماتے تھے کہ حقوق العباد کا ادا کرنا ادراد دود خلائف سے بدر جہازیادہ ضروری ہے۔اس کے ترک سے مواخذہ ہوگا اور ترک وظا نُف ہے کچھ مواخذہ نہیں بیتومتحب ہے ۔لوگ ضروری کا مکوچھوڑ کر غیرضر وری اختیار کرتے ہیں ۔ای لئے حضرت کے یہاں سب سے زیادہ اہتمام تہذیب اخلاق ددیانت پرتھا۔ آيفرمات تصكه: · · میری تعلیم وتربیت کا سارا مداراس پر ہے میں طریق میں تہذیب اخلاق کو سب سے زیادہ مقدم شمجھتا ہوں۔ چنانچہ جب اخلاق درست ہوجاتے ہیں تو اعمال خود بخو د درست ہوجاتے ہیں اور جب تک اصلاح اعمال داخلاق نہ ہو اس وقت تک ذکر واذ کار ہے کوئی نفع نہیں ہوتا، اس لیے کہ اخلاق واعمال کی خرابی اییا حجاب ہے جوان کے اثرات وانوارکوروح میں سرایت کرنے سے روك ديتا ہے۔' حضرت حکیم الامت نه تو ریاضت ومجاہدات کراتے نہ ترک تعلقات نہ ترک لذات ومباحات بلکہ بیتا کید فرماتے کہ خوب آ رام وراحت سے رہوتا کہ اللہ تعالیٰ کی محبت قلب میں ہیداہواور طبیعت میں نشاط رہے جو معین عبادات ہو، البیتہ معصیت کے پاس بھی نہ پھنکو، نفس کی نگرانی رکھو، ہمت سے کام لواور بقذر خل وفرصت کچھ ذکر وشغل بھی کرتے رہو۔ بس انشاء الله مقصود کا حصول یقینی ہے۔ نہ کم کھانے کی ضرورت، نہ کم سونے کی، بیہ دونوں مجاہد ہے آج کل متروک ہیں، کیوں کہ طباع میں آج کل ضعف غالب ہے، البتہ کم بولنا اور کم ماناجانا ضروری ہے مگرنہ اتنا کم جس سےقلب میں انقباض پیدا ہوجائے۔ حضرت کے ضابطۂ تعلیم وتربیت میں چند خاص بنیادی اصول تھے، جن کی قہم پیدا ، وجانے سے طریق میں کوئی <sup>ع</sup>نجلک، پیچید گی یا ابہام باقی نہ رہتا تھا۔ مثلاً مطالبات دین کو مفاد دنیا پر غالب رکھنا ، اختیاری امور میں کوتا ہی نہ کرنا اور غیر اختیاری امور کے درپے نہ ہونا، سالک کونجو پر ترک کرنااورتفویض کواختیار کرنا مقصود شرعیہ کو پیش نظر رکھنااور غیر مقصود

تغيير بيان القرآن : ايك جائز ه

ی طرف التفات نہ کرنا، کیفیات باطنی کومحمود بمجھنااور مقصود نہ مجھنا،طبعی امور ہے مغلوب نہ ہونا بلکہ عقل کافتو کی پڑممل کرنااور ہمیشہ عقل کوشریعت کا تابع رکھنا۔

اسوهٔ حسنه رسول اکرم علیسته

تغلیمات نبوت کی تجدید فرمانے والے اور ایک مجد دِملت کا منصب رکھنے والے ک یہی شان ہونی چاہئے کہ اس کی زندگی کا ہرانداز" لَقَدُ حَانَ لَکُمْ فِنی دَسُوُلِ اللَّهِ اُسُوَةٌ حَسَنَةٌ "کا پورا مصداق ہو کیوں کہ جب وہ مسلمانوں کو احیائے سنت کی تعلیم و تبلیغ کررہا ہو تو خود بھی اس کی ساری زندگی اسی تعلیم کاعملی نمونہ ہونا چاہئے۔ اس کے تمام عادات و معاملات اور اخلا قیات ، معاشرت قدم بہ قدم اتباع سنت ہی کی صراطِ منتقیم پر ہوں۔

الله تعالیٰ نے حضرت حکیم الامت، مجد دِملت شاہ محمد انثرف علی صاحب تھا نوئ کی فطرت سلیمہ ہی میں متابعت سنت کی صلاحیت ودیعت فرمائی تھی۔ حضرت والاُکا تمام ضابطۂ حیات واندازِ زندگانی اسی سے مرتب نظر آتا ہے اور بیہ چیز آپ کے تمام کارنا موں، اشاعت وَبلیغ دین اوراندازِ تعلیم وتر بیت باطن میں ہر طرح ظاہرونمایاں نظر آتی ہے۔

اس موضوع کی وضاحت کے لئے خود حضرت رحمۃ اللّٰدعلیہ کے ملفوظات جو دقماً فو قماً ارشاد ہوئے اورقلم بند ہوکر شائع ہوئے ہیں، ان کے بعض اجمالی خلا صے اشرف السوائح سے نقل کر کے درج کئے جارہے ہیں تا کہ حضرتؓ کی ذاتی وصفاتی زندگی کی ایک مہلکی تی جھلک ناظرین کے لئے بصیرت افروز ہو۔

حضرت رحمة الله عليه نے اپنے تمام ظاہری و باطنی اعمال کو اسوۂ حسنہ رسول کریم سالیت علیف میں اس طرح ڈ ھال لیا تھا کہ ایک شانِ محبوبیت پیدا ہوگئی تھی:

حقیقت یہ ہے کہ انہاع سنت ہی میں ہمارے لئے حیات طیبہ ہے اور دین و دنیا کی فلاح ہے اور خود اللہ تعالیٰ نے اپنے فضل وکرم سے اپنے کلام پاک میں اس کا اعلان فرمایا ہے کہ جو بھی میر محبوب علیق کا انباع اپنے امورِزندگی میں کر مے گا، اللہ تعالیٰ خود اس سے محبت فرما ئیں گے ۔ایک بندہ کے لئے اس سے بڑا احسان وانعام الہی اور کیا ہوسکتا ہے۔

حضرت تفالو کی کمجالس ان کی مجلسوں میں علم ومعرونت اور دین و حکمت کے موتی بھیرے جاتے تھے اور یہ موتی جن تخینوں میں محفوظ ہیں وہ ملفوظات ہیں، جن کی تعداد بیسیوں تک پہنچ چک ہے، وہ مرشد کامل تھے، ہزاروں مستر شد ومستفیدین ان کے سامنے اپنے احوال و داردات پیش کرتے تھے اور ان کے تسکین بخش جوابات دیتے اور ہدایات کرتے تھے جن کا مجموعہ ' تربیت السالک' ہے۔

انہوں نے بزرگوں کے احوال و کمالات کو یکجا کیا اور اس ذخیرہ سے سب کو آشنا کیا۔ ان کی متعدد کتابیں اس مضمون پر ہیں۔ انہوں نے حضرات چشت کے احوال واقوال میں سے بظاہر اعتراض کے قابل باتوں کی حقیقت ظاہر کی اور ان کی تاویلات کیں، ان ک کتابوں کے خلاصے، اقتباسات اور تسہیلات ان سے الگ ہیں، جن کی تر تیب ان کے مستر شدین نے کی ہے۔ وہ مصلح امت تھے، انہوں نے امت کے سینکڑوں معائب کی اصلاح کی، رسوم و بدعات کی تر دید اور اصلاح رسوم اور انقلاب حال پر متعدد تصانیف لکھیں۔ انھوں نے مسلمانوں کے علاج اور نشاۃ واحیاء پر حیوۃ المسلمین وغیرہ رسائل تالیف فرمائے۔ غرض ان کی زندگی میں مسلمانوں کی شاید کوئی مذہبی ضرورت ہوگی جس کا مداوا اور مطالعہ کے بعد ہی نظر آسکتا ہے۔

حضرت تقانو کٌ کی تصانیف

ان کی تصنیفات ہندوستان کے طول و عرض میں پھیلیں اور ہزاروں مسلمانوں کی صلاح وفلاح کا باعث ہو کیں۔اردواور عربی کے علاوہ مسلمانوں نے اپنے ذوق سے اُن کی متعدد تصانیف کا ترجمہ دوسری زبانوں میں بھی کیا۔ چنانچہ ان کی متعدد کتابوں کے ترجمے انگریزی، بنگالی، گجراتی اور سندھی میں شائع ہوئے۔ ان کی تصانیف کی تعداد جن میں چھوٹے بڑے رسائل اور صخیم تصانیف سب داخل

تفسيربيان القرآن: أيك جائزه

ہیں آٹھ سو کے قریب ہیں۔ ۲۵۳ اھ میں ان کے ایک خادم مولوی عبد الحق فتح پوری نے ان کی تصانیف کی ایک فہرست شائع کی تھی جو بڑی تقطیع کے پورے ۸۶ مرصفحوں کو محیط ہے۔ اس کے بعد کے نوبرسوں میں جورسائل یا تصانیف تر تیب پائیں وہ ان کے علاوہ ہیں۔

53

کہاجاتا ہے کہ ہرصدی کا مجد داپنی صدی کے کمالات کا اعلیٰ نمونہ ہوتا ہے۔ اگریہ پچ ہے تو بیصدی جو مطبوعات و منشورات کے کمالات سے مملو ہے اور جس کا اہم کارنا مہ خواہ حق کے اثبات واظہار میں ہویا باطل کی نشر واشاعت میں پر ایس اور مطبع ہی کے برکات ہیں۔ زبان وقلم اس صدیق کے مبلغ ہیں اور رسائل و منشورات دعوت کے صحیفے ہیں۔ اس بناء پر مناسب تھا کہ اس صدی کے مجدد سے کرامات بھی ان ہی کمالات میں جلوہ گر ہوں۔

علائے اسلام میں ایسے بزرگوں کی کمی نہیں، جن کی تصانیف کے اوراق اگران کی زندگی کے ایام پر بانٹ دیئے جائیں تو اوراق کی تعدادزندگی کے ایام پر فوقیت لے جائے۔ امام جریر طبری، حافظ خطیب بغدادی، امام رازی، حافظ ابن جوزی، حافظ سیوطی وغیرہ متعدد نام اس سلسلہ میں لئے جاسکتے ہیں۔ ہندوستان میں اس سلسلہ کا ایک اہم نام حضرت تھا نوی علیہ الرحمہ کا ہے۔

تصانيف تقانوي كي نوعيت

تصانیف کا بیشتر حصه اصلاحی اور فقہمی ہے اور کم تر کتب درس کے متعلق ہیں تاہم دوجا ر درس کتابوں پر بھی رسائل ہیں۔ مذہبی تصانیف میں علوم القرآن، علوم الحدیث، کلام و عقائد، فقہ دفتا دکی اور سلوک دنصوف اور مواعظ اکثر ہیں۔

حفزت تقانویؓ کے رسائل اور تصانیف کی تعداد گوآٹھ سو کے قریب ہے مگران میں چھوٹے چھوٹے رسالے بھی ، داخل ہیں ۔ ان میں بعض اتنے مختصر ہیں کہ صرف صفحہ دو صفحہ میں ہیں ، بعض ایسی ضخیم ہیں کہ کٹی کئی جلدوں میں ہیں ۔ بیشتر تصانیف نثر میں اور اردوزبان میں ہیں ، البتہ بارہ تیرہ رسائل دکت عربی زبان میں ہیں ، جن کے نام سہ ہیں : ''(۱) سبق الغایات فی نسق الآیات (۲) انوار الوجود (۳) انتخابی والعظیم (۳) حواشی تفسیر

بیان الفرآن (۵) نصور المقطاعت (۲) اللخیصات العشر (۷) کما ة دردس (۸) الخطب المالوُره (۹) وجود المثانی (۱۰) سبع سیاره (۱۱) زیادات (۱۲) جامع الآثار (۱۳) تائید الحقیقه ۔ اور متن فاری میں میں (۱) مثنوی زیرو بم (۲) نعلیقات فاری (۳) عقائد بانی کالج ۔' نظم میں حضرت تقانویؓ کی تصنیف'' مثنوی زیرو بم'' ہے اور بیطالب علمی کے بعد بی لکھی ہے۔ بظاہر اس میں ایک بے وقوف عاشق اور چالاک معشوق کا قصہ ہے ، گر درحقیقت ریفس انسانی کی بصیرت افروز حکایت ہے۔ ایک اور نظم اواور حمانی کے اخر میں ہے۔ حضرت تقانویؓ کو فاری کے بیشار اشعار یاد ستھے۔ حافظ اور مولانا رومی کے اشعار میشتر نوک زبان شخاور نظم کا ملکہ اور سلیقہ بھی تقامگر بھی اس سے کا منہیں لیا۔ قد میں ایک کی میں حضرت قدار کی کے استعار میں حضرت میں ایک کے اخر میں میشتر نوک زبان خصاور نظم کا ملکہ اور سلیقہ بھی تقامگر بھی اس سے کا منہیں لیا۔

قرآن پاک کی خدمت

اسلام میں علم کا سب سے پہلا سفینہ خود اسلام کا صحیفہ یعنی قرآن پاک ہے، حضرت تھا نوکؓ نے اس کی خدمت کی سعادت جس جس نوع سے حاصل فرمائی، وہ بجائے خود اُن کی ایک علمی کرامت ہے۔کا نپور کے زمانۂ قیام میں مطبع انتظامی میں تشریف رکھتے تھے، و ہاں پرامت کے اولین مفسر قرآن حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کوخواب میں دیکھا، جن کو آں حضرت B نے اَل لُھم علِّمہ الکتاب کی دعادی تھی اور بشارت سائی تھی۔مولانا فرماتے تھے کہ اس رویاء کے بعد سے میری مناسبتِ قرآنی بہت بڑھ گی تھی اور میر ویا اس کی طرف اشارہ تھا۔

قرآن پاک کی خدمت کی بیسعادت نہ صرف معنوی حیثیت سے حاصل فرمائی ، بلکہ لفظ اور معنی دونوں صیثیتوں سے وہ حافظ تصح اور بڑے جید حافظ وقاری تصح اور فنونِ تجوید و قراءت کے بڑے ماہر۔اخیر زمانہ میں پانی پت کے قاری عبدالرحمٰن صاحب پانی پتی رحمتہ اللّٰہ علیہ کی برکت تقراءت سے ایک خاص مناسبت حاصل ہوگئی تھی۔ حضرت تھا نو گ ایک دفعہ جب پانی پت گئے تو لوگوں نے ان کو بالقصد کسی جہری نماز میں امام ،نا دیا۔ مولا نانے بے تکاف کسی تصنع کے بغیر ایسی قراءت فرمائی کہ قاریوں نے

تفسير بيإن الفرآن : أيك جائزه

تعریف کی کہ صحب مخارج کے ساتھ تکلف کے بغیر اس قدر مؤثر قراءت ہم نے نہیں تی۔ مولانا کی قراءت کی خصوصیت ریتھی کہ اس میں مخارج کی پوری صحت ہوتی تھی لیکین لہجہ میں عام قاریوں کی طرح بناوٹ نہتھی اور نہ تحسین آواز کے لئے بے تکلف اتار چڑھاؤ ہوتا تھا بلکہ فطری آواز بلا تکلف حسب موقع کھٹتی بڑھتی رہتی تھی اور تا شیر میں ڈوب کرنگاتی تھی کہ ہم چہ از دل خیز د بردل ریز د۔

تجوید وقراءت ومتعلقاتِعلوم قرآنی علوم القرآن میں سے بیہ پہلافن ہے۔حضرت تھانو کؓ نے اس فن پر حسبِ ذیل کتابیں تصنیف فرما کیں۔

(۱) جمال القرآن: یفن تجوید کارسالہ ہے،جس میں قرآن مجید کوتر تیل اور تجوید ہے پڑھنے کے مسائل ہیں \_مخارج اور صفاتِحروف، اظہار واخفاء، ابدال وادغام فخیم وتر قیق اور وقف ووصل کے مسائل درج فرمائے ہیں ۔

(۲) تجویدالقرآن: ا*ل مختصر منظوم رس*الہ میں بچوں کویاد کرنے کے لئے تجوید کے عام مسائل لکھے ہیں۔

(۳) وجود المثانی: اس میں قرآن شریف کی مشہور قراء توں کے اختلافات کو قرآن پاک کی سورتوں کی ترتیب سے سلیس عربی میں جمع فر مایا ہے اور اخیر میں تجوید و قراءت کے پچھ قواعد تحریر فر مائے ہیں۔ (۵) تدشیط الطبع فی اجراء السبع: قراءت سبع اور اس فن کے رواۃ کی تفصیل درج کی گئی

ہے۔ (۲)زیادات علی الکتب الروایات : اس میں قراءت کی غیرمشہور روایتوں کی سندیں ہیں۔ بیو جودالمثالی کے اخیر میں بطورضمیمہ ہیں۔

( ۷ ) ذیابات لمافی الروایات : بیا گلے رسالہ کاضمیمہ ہے۔ ( ۸ ) یاد گارحق القرآن : اس میں قرآن مجید کے آ داب اور تجوید کے مسائل کا مختصر بیان ہے۔ بی تجوید القرآن کا اختصار اور ضمیمہ ہے۔

(۹) متشابہات القرآن التراوح : رمضان میں قرآن پاک کے حفاظ کو تراوح میں قرآن سنانے میں بعض مشہور مقامات پر جو متشابہات لگتے ہیں ان سے بچنے کے ان میں چند قواعد کلیہ یعنی گربعض آیات کے صبط فر مائے گئے ہیں۔

(۱۰) آ داب القرآن: قرآن پاک کی تلاوت کے آ داب اور تلاوت کرنے دالوں کی کوتا ہیوں کی اصلاح کے لئے ہدایات د تنبیہات ہیں۔

علوم القرآن

علوم القرآن کے متعلق مختلف مباحث ومسائل تو حضرت کی ساری تصانیف، مواعظ، ملفوظات اوررسائل میں ملتے ہیں،لیکن درج ذیل کتاب کواس باب میں اہمیت حاصل ہے۔ سبق الغایات فی نسق الآیات : بیقر آن پاک کے آیات وسؤر کے ربط ونظم پر عربی میں ۵۹ صفحوں کی کتاب ہے جس کو ۲۱۳۱ ھ میں ڈھائی مہینوں میں تصنیف فرمایا۔ اس میں حضرت نے سورہ فاتحہ سے سورہ الناس تک تمام سورتوں اوران کی آیتوں کے ربط پر کلام فرمایا ہے اور اس کا بڑا حصہ امام رازی کی تفسیر کبیر اور مفتی ابوالسود بغدادی المتوفی ۹۵۱ ھک ارشادالعقل السليم الى مزايا القرآن الكريم سے ماخوذ ومستدبط ہے، جس كى تصريح كتاب كے د يباچه ميں كردى گئى ہے۔ان دو كے علاوہ مولانا نے خودا يخ اضافوں كو'' قال المسكين'' کہہ کربیان فرمایا ہے۔ بید حصہ بھی اچھا خاصا ہے اوراخیر کی سورتوں میں زیادہ تر اضافات ہی ہیں۔جن میں مؤلف نے ان سورتوں کے موضوع اورعمود کی تعیین فرمائی ہے۔ چوں کہ بیہ امورزیاد ہ تر ذوقی ہیں،اسلئے ان دوقیات کی نسبت ہمیشہ رائیں مختلف ہو کتی ہیں۔تاہم ان ے مولانا کے ذو**تِ ق**ر آنی کاانداز ہ بہت کچھ ہوسکتا ہے۔ علاوہ ازیں تفسیر البیان میں بھی ربط ونظم پر گفتگوالتزام کے ساتھ کی گئی ہے۔

# toobaa-elibrary.blogspot.com

50

تفير بيان القرآن ايك جائزه

(۲) دائل القرآن على مسائل النعمان : مولانا كو حفزت امام اعظم رحمة الله مليه لى فقه ے جوشد يد شغف تھا وہ خلام ہے۔ ان كامدت ت خيال تھا كدا حكام القرآن ابو بكر جصاص رازى اور تفسيرات احمد بيد ملاجيون كى طرح خاص اپنى تحقيقات اور ذوق قرآنى ت ان آيات اور ان كے متعلق مباحث ودلائل كو يكجا كرديں، جن ت فقه فلى كے سى مسئله كا استنباط واخراج ہو، كيكن بيد كام انجام نه پاسكا۔ آخر ميں بيد خدمت انہوں نے اپن مستر شد خاص مولانا مفتى محمد شفيح صاحب ديو بندى كو سير دفر مائى كدوه ان كى مدايت كے مطابق اس كو تا يہ المقرق شفيح صاحب ديو بندى كو سير دفر مائى كہ دوه ان كى مدايت كے مطابق اس كو تا يف م

چنانچہ مفتی صاحب اس کام میں مصروف ہو گئے۔ جب وہ مدرسہ سے الگ ہوئے تو خانقادِ امداد بید میں جا کر خاص اس کام کی تحمیل میں لگ گئے۔ مولا ناروزانہ کی مجلس میں اس کے متعلق جو جو خلتے اُن کو یاد آجاتے تھے بیان فرماتے اور حضرت مفتی صاحب اس کو اپنے مقام پر آ کرقلم بند فرما لیتے۔ بیتصنیف اس طور سے جاری تھی کہ مولا نا کا مرض الموت شروع ہوا اور کام ناتمام رہ گیا۔لیکن حضرت کی وفات کے بعد بیہ کتاب چارجلدوں میں شائع ہوچکی ہے۔

( ۳ ) تصویر المقطعات کنفسیر بعض العبادات :تفسیر بیضاوی میں حروف مقطعات کا جو مجمل دمغلق بیان ہے اس رسالہ میں بزبانِ عربی اس کو آسان کرکے بیان کیا گیا ہے جس سے حروف مقطعات کی تاویل کا ایک طریق معلوم ہوتا ہے۔

حضرت تھانویؓ کے دورسا لےعلم القرآن سے متعلق اور ہیں اور ان دونوں کا تعلق سلوک ہے ہے۔ ایک کا نام مسائل السلوک من کلام ملک الملوک اور دوسرے کا نام تائید الحقیقة بالآیات العتیقة ہے۔ ان دونوں رسالوں کا موضوع قرآن پاک کی ان آیتوں کی تفسیر ہے جن ہے سلوک کے مسائل مستدبط ہوتے ہیں۔ اس دوسرے رسالہ کی بنا ایک سابق مؤلف کی تالیف ہے جس کاقلمی رسالہ حضرت رحمة اللہ علیہ کو سے اھ میں بہاد لپور میں ملاتھا۔ اس پر مزید اضافہ کر کے بید سالہ مرتب ہوا ہے۔

تغسير بيان القرآن أيك جائزه

ترجمه قرآن كريم اور ہندوستان

نترجمه کا کام بظاہر جننا آسان معلوم ہوتا ہے، اُسی قدر بعض اعتبارات سے مشکل بھی ہے اور دقیقہ ری کا طالب بھی یخلیقی ادب کی پیشکش بعض اوقات اعتیاط کے اتنے مرعاوں سے نہیں گذر ناپڑتا جس قدر کسی زبان کا ترجمہ کرتے وقت ، تا ہم اگر ان مرحلوں کو سرکر نے کی کوشش نہ کی جاتی تو آج ہزاروں سال قدیم تحریر میں خواہ وہ سقراط دافلاطون کے علمی اذکار ہوں یا ابنِ رشد، بوعلی سینا، ابونصر فارابی کے کارنا ہے ہوں بی سب لسانی دائروں میں محد وہ رہ کرفنا ہوجاتے لیکن علم دوستوں نے ترجموں کے ذریع علم کے ان دفینوں کی دولت کو عام کردیا اور انہیں عالمی ورثہ بنادیا۔

58

ہندوستان میں دوسری زبانوں کے علادہ جن ادبی سرمایوں کوار دومیں منتقل کیا گیا ہے ان میں ایک بڑی تعداد قرآن کریم کے ترجموں کی ہے۔ اگر چہ ابتداء میں اس مقد س الہا می کتاب کے ترجمہ کو مناسب نہ سمجھا گیا بلکہ سخت مخالفت کی گئی اور قرآن کریم کو اس کی اصلی زبان عربی ہی میں رائج رکھنے کی کوشش کی گئی۔ یہی وجد تھی کہ موحدین کی سلطنت کے زمانہ میں جو عبد اللہ منہا س کی تحریر کے مطابق ۵۲۴ ہوتا کا ۲۴ ہوتک الجزائر سے اندلس تک پھیلی ہوئی تھی ، دہاں جب قرآن کا ترجمہ پہلی بار بر بری زبان میں کیا گیا تو علاء نے اس کونا جائز قرار دیتے ہوئے اس ترجمہ کا نام ونشان بھی نہ رہنے دیا۔

ہندوستان میں شاہ ولی اللہ دہلویؓ کے فارس ترجمہ قرآن ''فتح الرحمٰن' نے اردو ترجموں کے لئے پہلی مرتب ایک راہ ہموارکی ، فتح الرحمٰن کا قلمی نسخہ مکتبہ شرقیہ دارالعلوم اسلامیہ پشاور میں موجود ہے اور متعدد بار شائع ہو چکا ہے۔ البتہ ایک قدیم ترجمہ فارس میں شیخ سعدیؓ کا بھی ملتا ہے، کیکن عام طور سے شاہ ولی اللہ دہلویؓ کے ترجمہ کو مقبولیت اور شہرت حاصل رہی ہے۔ فارس کے ان تر اجم کے ذریعہ اردوتر جمہ قرآن کا سلسلہ بہت تیزی

آپ کے بعد حضرت شاہ دلی اللہ دہلو گ کے صاحبز ادے حضرت شاہ عبد القادر صاحبؓ نے قر آن کریم کامکمل بامحاورہ ترجمہ پہلی بار کیا۔ شاہ صاحب کا خاندانی مدرسہ اس وقت مدرسہ

تفسير بيان القرآن ايك جائزه

شاہ عبدالعزیز قائم تفاجود ہلی میں محلّہ کلال محل کے قریب تفا۔ اردوكا يهلأكمل ترجمه قرآن حضرت شاہ عبدالقادرؓ نے ۲۳ رسال کی عمر پائی ، آپ کا وصال ۱۲۳۰ ہے میں ہوا۔ شاہ صاحبؓ اینے بڑے بھائی شاہ عبدالعزیزؓ کی سر پر ستی میں رہے۔ شاہ فضل الرحمٰنؓ تنج مرادآبادی کے بقول شاہ ولی اللَّہ کی ساری اولا دعلم وفضل میں ریگانہ تھی، ان میںصاحب نسبت صرف شاہ عبد القادر ٌ تھے۔ صاحبِ نسبت اس کو کہتے ہیں کہ وہ جس بات کا ارادہ کرے،خدانعالیٰ اُسے پورافرمادے۔<sup>ل</sup>ے شاہ عبدالقادر حقر آن کریم کے ترجے کو جومقبولیت حاصل ہے اس کا اندازہ اس سے ہوتا ہے کہ اہلِ علم اورار بابِطریقت دونوں اس ترجمہ کوالہا می قرار دیتے ہیں۔ شاہ صاحبؓ کے اردوتر جمہ کوالہامی کہنے کی وجہ علمائے دین پیتحر برکرتے ہیں کہ شاہ صاحبؓ نے قرآن کریم کے الفاظ کی لغوی تشریح عربی زبان کی رعایت سے کی ہے اور معانی میں ہرلفظ کی تشریح اس طرح کی ہے کہ جومعنی صاحب کلام حق تعالی شاینہ کی مراد ہے اس کی چندمثالیں دیگرتراجم کی روشی میں مندرجہ ذیل ہیں : (۱) تقویٰ کا ترجمہ شاہ صاحبؓ نے قرآن کے متعدد مقامات میں بچنایا پر ہیزگاری کیا ہے لیکن بعض مقامات پر بجائے پر ہیز گاری یا بچنے کے''ادب بڑا'' یا'' دلوں کا ادب'' تر جمہ کیا ب- آيات بيري: "إِنَّ أَكْرَمَكُمُ عِندَ اللَّهِ أَتُقَاكُم" كاتر جمه "جس كوادب بردا" كيا علادہ ترجمہ کی ان پرموقعہ رعایات کے علاوہ اہم خصوصیات جوالہا می بصیرت کا ثبوت پش کرتی ہے وہ بیر ہے کہ شاہ صاحبؓ کے یہاں انبیا علیم السلام اور حضور علیقہ کے بلند

لے مقالات پروفیسرخلیق احمد نظامی

toobaa-elibrary.blogspot.com

مقامات اوردرجات کا احتر ام نبوت ورسالت کالحاظ ورعایت ہے۔

حضرت تھانو کی اور حضرت شاہ صاحبؓ کے

# ترجمه ميں فرق

گویا خلاصہ بیہ ہے کہ حضرت شاہ عبدالقادر کا ترجمہ''موضح قرآن''اردوزبان کا پہلا بامحاورہ ترجمہ ہے جس میں انہوں نے اردو کے روز مرہ کےمحاورات کو بھی نبھانے کی کوشش کی ہے۔درحقیقت یہی ان کا کمال ہے۔

حضرت تقانوی اور شاہ صاحبؓ کے ترجمہ میں جو خاص فرق محسوں ہوتا ہے وہ محادراتی اور کتابی زبان کا ہے۔ شاہ صاحبؓ نے اپنے ترجے میں محادرات اور دلّی کی تکسالی زبان ہندی کے الفاظ بہت سادگی اور خوبصورتی سے استعال کئے ہیں اور مولا ناتھا نویؓ نے ترجمہ کرنے میں کتابی زبان استعال کی ہے جس کا اظہارا نہوں نے وجو ہات کے ساتھ مقد مہ میں تحریر کیا ہے کہ اس میں جو فرق ہے اس کی نشاندہی کی جاسکے اور مولا ناتھا نو گ کے ترجم کی خصوصیات کا جائزہ لیا جا سکے۔

قرآن کریم چوں کہ صرف ایک اوبی کتاب ہی نہیں بلکہ ایک مذہبی صحیفہ بھی ہے، اس لئے اگر اس کی ترجمانی میں لوگوں نے احتیاط کو مدِّ نظر رکھا ہے، تاہم ترجموں میں غلطیاں یا کوتا ہیاں سرز دہونا بالکل ممکن تھا اس لئے اہلِ علم نے جہاں قر آن کریم کے اردوتر جے کئے دہاں ان ترجموں پر نفذ و تبصرہ بھی کیا جو کسی اعتبار سے معیار سے فر وتر نظر آئے ۔ خود مولا نا تھا کو گی نے جن کے ترجم چی پرہم اس مقالے میں روشنی ڈال رہے ہیں بعض قر آنی تراجم پر تنقید یں بھی سپر دیفلم کیں اور ان کی اصلاح کے لئے مشور یے بھی دیئے ۔ اس کے علاوہ مولا نا بعض مصالح کے پیش نظر صرف تنقید و اصلاح پر ہی اکتفا نہ کر سکے تو خود علیحدہ مکمل

فى النفسر، توحيد الحق، رسالة ملاحة البيان فى فصاحة القرآن وغيره مَركونى خاص مقصد حاصل نه موسكا - دوسرى طرف شم بالائ شتم بيركه حضرت تقانوى كى طرف سے اپنى جمله كتب كاحن تصنيف محفوظ نه ركھنے كافائده الحات موئے متعدد مطالع نے حضرت تقانوى كے ترجمه كے ساتھ مختلف حواشى لكھ كر حضرت تقانوى كى خام سے پھيلا ناشروع كرديا، لہذا مجبوراً تفسير لكھنے كااراده كيا -

حضرت تقانو ڭخود لکھتے ہیں:

" بہت روز سے خود بھی اور احباب کے اصرار سے بھی گاہ گاہ خیال ہوا کرتا تھا کہ کوئی مختصر تفسیر قرآن مجید لکھی جاوے جو ضروریات کو حاوی اور زوائد سے خالی ہو مگر تفاسیر وتر اجم کی کثرت دیکھ کر امرز ائد سمجھا جاتا تھا، اس اثناء میں نگ حالت سے پیش آئی کہ بعض لوگوں نے محض تجارت کی غرض سے نہایت بے احتیاطی سے قرآن کے ترجہ شائع کرنے شروع کئے، جن میں بکثرت

مضامین خلاف قواعد شرعیہ بھر دیئے جن سے عام مسلمانوں کو بہت مفنرت کپنچی، ہر چند کہ چھوٹے حچھوٹے رسالوں سے ان کے مفاسد پر اطلاع دے کر ان مصرتوں کی روک تھام کرنے کی کوشش کی گئی مگر چوں کہ کثرت سے ترجمہ کا مٰداق پھیل گیا ہے وہ رسالے اس غرض کی بھیل کے لئے کافی ثابت نہ ہوئے تادفنتیکه ابناءز مانه کوکوئی ترجمه بھی نہ ہتلایا جاوے جس میں مشغول ہو کران تر اجم مبتدعہ سے مخترعہ سے بے التفات ہوجاویں ہر چند کے تراجم و تفاسیر محققین سابقین کے بالخصوص خاندان عزیز بیہ کے ہرطرح کافی ودافی ہیں مگر ناظرین کی حالت وطبيعت کو کيا کيا جاوے که بعض تفاسير ميں عربي يا فارس نہ جانے کی مجبوری بعض تراجم میں اختصاریاز بان بدل جانے کاعذر مانع دلچیسی ہوا۔ تامل و مشورے سے بھی ضرورت ثابت ہوا کہ ان لوگوں کو کوئی نیا ترجمہ دیا جائے جس کی زبان وطرز بیان وتقریر مضامین میں ان کے مذاق وضرورت کاحتی الا مکان یورالحاظ ادر ساتھ ہی اس کے کوئی ضروری مضمون خواہ جواز قرآن ہویا اس کے متعلق ہورہ نہ جائے۔ چندروز تک بہرائےصورت وتجویز و پیرایہ تذکرہ میں رہی، آخر بنام خدامحض تو کل علی اللہ پھراس اطمینان پر کہ اگر میں کسی قابل نہیں ہوں تو کیا ہوا بزرگانِ عصر اصلاح فرما کر اس کو دیکھنے کے قابل کردیں گے۔ آخرر بع الاول ۲۰۱۰ همیں اس کوشروع کرتا ہوں اور اللد تعالی سے امید تمام اور نفع انام رکھتا ہوں ی<sup>یل</sup>

مولانا کے بعض معاصرین نے قرآن کے تراجم لکھے، بیتر اجم مختلف وجو ہات کی بناء پر درست نہیں تھے، متعد دلوگوں نے تنقیدات ککھیں ۔ حضرت تھا نو کی سے بھی اس سلسلہ میں رجوع کیا گیا۔ان میں سے کچھتر اجم سی بیں: الف-اصلاح ترجمہ دہلوی۔ بید دراصل ڈپٹی نذیر احمد دہلوی کا ترجمہ تھا۔اس میں جدید قواعد کے ساتھ اولین توجہ ادبی اردو کی جانب میذول رکھی گئی تھی، جس کی وجہ سے لوگوں میں

ا مولا نااشرف علی تھانو ی، بیان القرآن ،ادار <sup>ق</sup>نسیر القرآن ، د بلی ،۳۵۳ <sub>ھ</sub>، ج۱،<sup>م</sup> ۳:۳

مقبولیت تو حاصل ہوئی کیکن نملط عقائد اور نملط ترجمہ کے رواج پانے کا امکان تھا جس کے پیش نظر مولانا نے مستقل رسالہ اس کی نملطیوں کی اصلاح پر تکھا۔ دوسرا ترجمہ مرزا حیرت دہلوی کا سامنے آیا۔ مولانا نے اس کی اصلاح پر بھی سے رسالۃ تحریر کیا۔ ب- اصلاح ترجمہ حیرت کے نام سے لکھا۔ موصوف عربی سے نابلد تھے، جس کی وجہ سے سہ بات بھی مشکوک تھی کہ میڈ جمہ کس نے کیا ہے۔

ج-الھادی للحیران فی وار دی تفصیل البیان: اس طرح مولانا ذوالفقار علی دیو بندی نے قرآنی انڈیکس مع ترجمہ تفصیل البیان فی مقاصد القرآن کے نام سے تیار کیا تھا۔مؤلف کی درخواست پرآپ نے ترجمہ وانڈیکس کی اصلاح کی اور الہا دی للحیر ان فی وادی تفصیل البیان کے نام سے رسالہ لکھالیکن ان تراجم کی اصلاح کے باوجود مقصد حاصل نہیں ہوا۔

تفسیر بیان الفرآن کا آغاز تفسیر بیان الفرآن کی تیاری، آغاز اور اشاعت کے سلسلے میں جو تفصیلات اور معلومات حضرت نے خود تحریر کی ہیں ان کا خلاصہ مندرجہ ذیل ہے:

حفزت تھانویؓ نے ماہ رہیج الاول ۱۳۲۰ھ کے آخر میں اس کا ترجمہ کھنا شروع کیا لیکن اول پارے کے چوتھائی حصہ کا ترجمہ اور تفسیر لکھ پائے تھے کہ بیسلسلہ بند ہو گیا، بند ہونے کی وجہ حضرت نے تحریز نہیں کی ۔ انہوں نے دوبارہ ماہ محرم ۱۳۲۳ھ کے وسط میں ترجمہ اور تفسیر کے کا م کو پھر شروع کیا اور بحیل کے بعد پہلی مرتبہ ۲۳۱۱ھ میں اسے شائع کیا گیا۔اس مطبوعہ نسخ پر اس کا نام' بیان القرآن' درج کیا گیا تھا۔

نظر ثانی اوراصلا حات ترجمہ اور تفسیر کی بیر پہلی اشاعت بھی کافی مقبول ہوئی کیکن اس پہلی اشاعت کے بعد جب حضرت نے خوداس کا کہیں کہیں سے مطالعہ کیا تو آپ کو بعض جصے قابلِ اعتراض معلوم

ا فضلائے دارالعلوم اوران کی قرآنی خدمات جس: ١٢

تفسير بيان القرآن ايك جائزه

ہوئے۔ خود مولا ناکا بیان ہے کہ بیان الفرآن کے چھپنے دقت اس کے حواش میں بعض جگہ ان کے علم اور رائے کے خلاف تر میم کردی گئی تھی لیکن اس کے بعد دوبارہ مع ان تر میم و اضافوں کے جونظر ثانی کے دفت خود حضرت نے کی تعین ان ہی کی منشاء ے اصل مسودہ کو آپ ہی کے برادرزادہ مولا ناشبیر علی صاحب، ما لک'' اشرف المطالع'' تھانہ بھون نے طبع کرادیا اور اس میں ان کے دور سالے جو قرآن کریم ہے متعلق تصمحہ ترجیح الراج کے بعض حصوں کے شامل کئے اور اس کے ساتھ ہی بعض دہ عبارتیں ان علماء کی اس میں شامل کر دیں جو بطور حاشید انہوں نے پیش کی تعین ۔ ان عبارتیں ان علماء کی اس میں شامل کر دیں کے لئے لفظ محش کھر کی تعین کی تعین ۔ ان عبارتوں کو حضرت تھا نو کی کے حاشیوں ۔ امتیا نام'' بیان القرآن' سے 'دعکمل بیان القرآن' 'تجویز کردیا اور اس نام سے ان کی زندگی میں ہور ال المکر مات اس مواجود ہوں کی تفسیل آ کے مذکور ہے، البتہ نام'' بیان القرآن' سے 'دیکمل بیان القرآن' 'تجویز کردیا اور اس نام سے ان کی زندگی میں میں شامل کی مواجود ہوں الس کی مواد ہوں کی تفسیل آ کے مذکور ہے، البتہ تفسیر کی ما خذ

حضرت نے اپنے ترجے اورتفسیر کی تیاری میں جن کتابوں سے مدد کی ہے ان کے نام خودان کی فراہم کر دہ اطلاع کے مطابق بیہ ہیں:

(۱) تفسیر بیضاوی (۲) تفسیر جلالین (۳) تفسیر رحمانی (۴) انقان فی علوم القرآن (۵) معالم النزیل (۲) روح المعانی (۷) مدارک (۸) خازن (۹) تفسیر کشاف (تفسیر حقانی) (۱۰) تفسیر ابن کثیر (۱۱) لباب النقول (۱۲) در منثور (۱۳) تفسیر کشاف (۱۴) قاموس یک

بعض تراجم قرآن کا بھی مطالعہ کیا، ان کتابوں کے علاوہ بہت سے نام حضرت نے تحریز ہیں گئے ۔ اس کے علاوہ ضرورت پڑنے پر حضرت نے بعض کتب فقہ وحدیث کا مطالعہ بھی کیا ہے جن کے نام جمیں حاشیوں میں ملتے ہیں۔ مثلاً احادیث کی کتابوں میں ابوداؤد، صحیح مسلم، تر مذی شریف، ابن ماجہ، بخاری شریف، مند احمہ، نسائی، الجامع الصغیر

إ مقدمه بيان القرآن

تغيير بيان القرآن : ايك جائزه

وغیرہ کے نام ملتے ہیں اور منطق کی کتب میں صدرا کا حوالہ ملتا ہے۔فقہی کتابوں میں درمختار، بتبیان، شرح العوامل وغیرہ کے نام ملتے ہیں۔ چنانچہ اس تعلق سے حضرت مقدمہ میں تحریر فرماتے ہیں کہ: اس تفسیر کے لکھتے وقت بيركتابين ميرب ياس رہتی تھيں۔ بيضاوي، جلالين، تفسير رحماني، معالم التزيل، روح المعاني، مدارك، خازن، تفسير فتح المنان، تفسير ابن كثير، لياب، درمنتور، کشاف، قاموس، بعضے تراجم قرآن \_ ان میں سے بعض کتابیں اول سے پاس رہیں اور بعض کچھ لکھنے کے بعد آئیں اور بعض بالکل آخر میں آئىں۔ چنانچہ حوالوں سے اس كى تفصيل وتعيين معلوم ہوسكتى ہے اور ضرورت کے دقت کتب حدیث دفقہ دسیر کی مراجعت بھی کی جاتی تھی <sup>ل</sup>ے ان مشہور دمعر دف صحیح کتابوں کے حوالوں کے ذریعہ مولانا تھانو کی گے ترجمہ دتفسیر کی محنت کااندازہ ہوتا ہے۔ ناگز براصطلاحات اصطلاحات اس تفسیر کی بیہ ہیں کہ جوعبارت خطوط ہلالیہ سے خارج ہے وہ ترجمہ ہے اور جو خطوط ہلالیہ کے اندر محصور ہے وہ ترجمہ سے زائد ہے اور باوجود کافی ہونے اس فارق کی زیادت احتیاط وتوضیح کے لئے ترجمہ پر خط بھی کھینچ دیا ہے جوعلامت متن کی اور ترجمہ میں ای پراکتفانہیں کیا بلکہ ادھر جہاں قرآن لکھا ہے اس کے پنچے بھی ترجمہ لکھ دیا ہے اور ایک التزام ہیبھی کیا گیا ہے کہ حاشیہ مربیہ میں جہاں کسی کتاب کی بعینہ عبارت لی گئی وہاں اس کتاب کا نام کھودیا ہے اور جہاں کچھ مناسب تصرف ہوا وہاں نام کتاب کے قبل من بڑھا دیا *ہے۔ جہاں استاذی لکھا ہے اس سے مراد حضرت مولا نا یعقوب رحم*ۃ اللہ ہیں اور جہاں مرشدی لکھا ہے اس سے مقصود حضرت مولانا الحاج امداد اللّٰہ صاحب قدس اللّٰہ سرۂ ہیں۔ جہاں کوئی ماخذ نہیں کھادیاں احفرنے اپنی رائے ویا د داشت سے کھودیا ہے۔

65

ل مقدمه بيان القرآن من ٨

بیان القرآن کی پہلی اشاعت جسیا کہ ماقبل میں ذکر کیا گیا کہ حضرت تھا نوٹ نے اس تفسیر کو ۲۰۳۰ ہے مطابق ۱۹۰۲، میں لکھنا شروع کیا اور ۲۵۳۵ اھ مطابق ۱۹۰۸ء میں مکمل کیا۔ بیقسیر پہلی مرتبہ چھ چھ جلدوں کو کیجا کر کے دوحصوں میں ۱۳۴۴ ہے مطابق ۱۹۲۵ء میں شائع ہوئی۔

بيان القرآن كامختلف اشاعتين

حفزت تھانویؓ نے اپنی جملہ تصنیفات کے طباعتی حقوق عام کررکھ تھے جو چاہے شائع کر سکتا تھا۔ اس کے نتیجہ میں ہر قابل ذکر مطبع نے اسے شائع کیا جس کی صحیح تعداد کا اندازہ لگانا تو دشوار ہے، البتہ اس کا نام بدل بدل کر شائع کیا گیا، مثلاً:

(۱) مطبع مجتبائی دہلی سے ۲۶-۱۳۴۵ ھ<sup>ے</sup> ۱۹۰۸ء میں''ترجمہ قرآن' کے نام سے بارہ جلدوں میں پہلی مرتبہ شائع ہوئی۔<sup>ع</sup>

(۲) محبوب المطابع دبلی سے ۱۳۳۳ ھ - ۱۹۱۴ء میں ''ترجمہ اشر فیہ محبوبی' کے نام سے شائع ہوئی۔ س

(۳) نورمحد مالک کارخانہ تجارت کتاب دہلی سے ۱۳۴۲ھ۔۱۹۲۴ء میں''ترجمہ اشر فیدنوریی' کے نام سے شائع ہوئی ی<sup>س</sup>

(۳) جمید بیہ پریس، دبلی سے ۱۳۵۵ھ-۲ ۱۹۳۱ء میں'' متوسط دوتر جمہ دالا قرآن مجید محشی'' کے نام سے شائع ہوئی۔<sup>ھ</sup>

۵)قدس پریس د بلی سے ۱۳۵۷ھ – ۱۹۳۸ء میں'' اعجاز نما قرآن مجید'' کے نام سے شائع ہوئی ی<sup>ک</sup>

(۲) نور محمد اصح المطابع کراچی ہے ۲۸ سارھ-۱۹۴۹ء میں ''معجز نما متوسط قرآن شریف مع حواشی' کے نام سے شائع ہوئی۔ کھ

ل مقدمہ بیان القرآن بع قرآن کریم کے اردوتر اجم بص:۵۱ س البیان التر اجم القرآن ، ص:۲۳ س البیان التر اجم القرآن ، ص:۲۴ ۵ قرآن کریم کے اردوتر اجم ، ص:۵۳ ۲ ایضاً بے ایضاً

ے مورس یوں حبب کی ۵ قاری شریف احمد، تاریخ قرآن شریف، کراچی، مکتبہ رشید یہ می:۲۲۹ ۲ World biblography.544 ۲ مقدمہ بیان القرآن ، جا،می: ۹ مقدمہ بیان القرآن ، جا، مقدمہ بیان القرآن ، جا،می: ب ۹ مقدمہ بیان القرآن ، جاول مین ۱۰ تفسیر کا ٹائل تھا، ' القرآن انحکیم مع کلمل بیان القرآن ' ، تر جمہ از حکیم الامت حضرت مولا نا اشرف علی تھا نوگ تاج کمپنی تھا نوی ، تاج کمپنی کرمیڈ ، ط:۱۹۳۵، جب کہ تفسیر میں سے عربی حصہ مسائل السلوک وغیرہ نکال دیا ہے۔ تاج کمپنی تھا نوی ، تاج کمپنی کرمیڈ ، ط:۱۹۳۱، جب کہ تفسیر میں سے عربی حصہ مسائل السلوک وغیرہ نکال دیا ہے۔ ۲ تاج کمپنی تھا نوی ، تاج کمپنی کھا کو یہ این القرآن ' ، تر جمہ از حکیم الامت حضرت مولا نا اشرف علی تھا نوگ صاجر اد بے حضرت مولانا سید انظر شاہ صاحب تشمیری علیہ الرحمہ نے انجام دیا ہے۔ ادر تخ تخ مولانا حافظ محبوب احمد خان صاحب مدرس مدرسہ رحمة للعالمین لا ہور نے گ ہے۔ اس نسخہ کی خصوصیات حسب ہیانِ ناشر درج ذیل ہیں: (1) مضامین کی تر تیب نوتشکیل دی گئی ہے۔ (۲) جب تک پہلی آیت کی تفسیر ختم نہ ہوجائے اگلی آیت کا تر جمہ درج نہیں کیا گیا ہے۔ (یعنی متن، تر جمہ اور تفسیر کی تر تیب کا سوفی صدا ہتما م کیا گیا ہے اور اب آپ کو اس نسخ میں ' بقایا صفحہ فلال پر'، کہیں درج نہیں ملے گا)

(۳) ترجمہ میں چوں کہ مرد رِزمانہ کے ساتھ کچھالفاظ نقیل معلوم ہونے لگے تھے، اس سلسلے میں تمام تر رہنمائی'' مولانا سید انظر شاہ کشمیری، خلف الرشید علامہ سید انور شاہ کشمیر گی کے تسہیل ترجمہ بیان القرآن سے لی گئی اور ترجمہ میں جتنے بھی الفاظ بین القوسین درج ہیں وہ مولانا سید انظر شاہ کشمیری ہی کے ہیں۔

(<sup>4</sup>) مولانا چوں کہ بیان القرآن میں ''تفسیر بالقرآن' کا بے حدا ہتمام کرتے ہیں ادر جابجا آیات لاتے ہیں، اس لئے انتہائی عرق ریزی کے ساتھ ان آیات کی حتی الا مکان تخر تبح کردادی گئی مع سوا مکررات کے۔

(۵) اس سے قبل کی شائع کردہ'' بیان القرآن' میں حاشیہ کو ڈھونڈ نے کے لئے انتہائی بیدار مغزی کی ضرورت ہوتی تھی ، ویسے بھی اس میں ایک طرح کانہیں بلکہ کئی طرح کے حواشی لگائے گئے ہیں۔ ہم نے بیالتزام کیا کہ سب سے پہلے ملحقات التر جمعہ تخصیر، عربی آنے والے حواشی کو لائیں اور اس کے بعد جو آزاد حواشی تھے (یعنی وہ تر جمعہ تفسیر، عربی وغیرہ میں کہیں بھی آ سکتا ہے ) ان کو ان ہی آیات کے آخر میں الحواشی کے عنوان کے تحت نمبر دے کر لے آئے - اب ہمیں امید واثق ہے کہ کی بھی آیت کے تحت لایا گیا تمام تفسیر ی موادا کی ہی جگہ کردیا گیا ہے۔

۲) اس کے ماسوا ایک اللغات، نحواور بلاغہ کے تحت بھی مولانا کا طریقۂ کاریہ ہے کہ پہلے ایک لفظ لاتے ہیں اور پھر اس کی تشریح بیان کرتے ہیں۔ ہم نے پہلے'' قولۂ'' جلی لا

کر پھروہ لفظ لکھ کرآ گے اس کی وضاحت کر دی۔

(۷) متن قرآن کتابت شدہ لگایا گیا ہے اور اس کے علاوہ جہاں بھی قرآنی آیات بضمنِ تفسیر وغیرہ آئی ہے وہ بھی کتابت شدہ ہی لگائی گئی ہے تا کہ اعرابی اغلاط ہونے کی گنجائش نہ رہے۔<sup>ل</sup> تفسیر **ی اصول** 

ہندوستان میں قرآن کریم کے ترجمہ کے بانی کی حیثیت سے حضرات مفسرین کے در میان حضرت شاہ صاحب کا نام سرفہرست ہے۔ان کے دیگر علمی کا موں کے علاوہ''الفوز الکبیر فی اصول النفسیر''ان کی مشہور تصنیف ہے جو خاص طور سے تفسیر ی اصول کوسا منے رکھتے ہوئے کصی گئی ہے۔اسی لئے اس کا نام الفوز الکبیر فی اصول النفسیر رکھا گیا، جوانتہا ئی اہمیت کا حامل ہے۔اس کے چارا بواب علوم القرآن کے سلسلے میں قابل ذکر ہیں۔

پہلا باب: ان علوم پنج گانہ کے بیان میں ہے جن کو قرآن عظیم نے صراحت کے ساتھ بیان کیا ہے، جس کے لئے شاہ صاحبؓ نے عنوان قائم کیا ہے "الب اب الاول فی التھ بیان کیا ہے، جس کے لئے شاہ صاحبؓ نے عنوان قائم کیا ہے "الب اب الاول فی العلوم الخمسة التي بينها القرآن العظیم بطریق التنصيص"

دوسراباب: موجودہ زمانہ کے لوگوں کے اذبان کے اعتبار ۔ قرآن پاک کے معانی کی ترتیب میں خفاء کی وجو ہات اور ان کا وضاحت کے ساتھ از الہ جس کے لئے درج ذیل عنوان قائم کیا گیا ہے: ''الب اب الشان ہی فی بیان و جو ہ ال خفاء فی معانی نظم القر آن بالسنة الٰی اذھان اھل الزمان و از الة ذالک الخفاء باو ضح بیان'' تیسرا باب: قرآن مجید کے اسلوب بدیع کے بیان میں جس کے لئے عنوان قائم کیا گیا ہے: ''الباب الثالث فی ہدیع اسلوب القرآن'' چوتھا باب: فنون تفیر کے بیان میں ، جس کے لئے عنوان قائم کیا الرابع فی بیان فنون التفسیر''

ا حرف اول بفسير بيان القرآن، جلداول، ص:٣

فنون تفسیر کابیان میں چو نتھ باب میں حضرت شاہ صاحبؓ نے بیہ مجھانے کی کوشش ی ہے کہ تفسیر قرآن کریم کے سلسلے میں صحابہ کرام کے زمانے سے تابعین تک مفسرین کی مخلف جماعتیں رہی ہیں۔ایک جماعت صرف ان آثار کی روایت کو مانتی ہے جوآیات سے مناسبت رکھتی ہوں خواہ وہ احادیث مرفوع ہوں یا موقوف، تابعی کا قول ہویا اسرائیلی روایت، پهطریقه محدثین کار پاہے۔ ایک گروہ ایہا بھی ہے جواساءاور صفات کی آیات میں تاویل کرتا ہے۔ بیطبقہ تکلمین - - - 6 ایک جماعت مفسرین کی ایسی ہے جومسائل فقہیہ کا استنباط کرتی ہے۔ بیطریقہ فقہاء اوراہل اصول استعال کرتے ہیں۔ مفسرین ہی میں ایک جماعت ایسی ملتی ہے جوالفاظ قرآن مجید کی لغوی ،نحوی اور صرفی اعتبار سے خصوصیت سے تشریح کرتی ہے۔ بیاہل لغت کا انداز ہے۔ ایک گردہ ایسا ہے جس نے علم بیان کے نکات کواہمیت دی ہے اور بیاد بیوں کا نداز ہے۔ بعض لوگ تفسیر فن قراءت کی طرف زیادہ توجہ دیتے ہیں جوقراء کی روش ہےاور کچھ مفسرین طریقت وسلوک کے نکات کوادنیٰ مناسبت سے بیان کردیتے ہیں جوصوفیوں کا انداز ب غرض اختلاف ذوق ادرر جحان کوتفسیر کے میدان کی توسیع میں بڑا دخل رہا ہے۔تفسیر ے سلسلہ میں شاہ صاحبؓ نے اپنے نظریات اصولِ تفسیر میں اس طرح قائم کئے ہیں جن میں وہ اعتدال کی راہ کواپنا کروضع کرتے ہیں جیسا کہ مندرجہ ذیل ہیں: (1) قرآن کریم کے داقعات کوفل کرتے دقت عقلی تصرف بلاضرورت نہ کیا جائے۔ مثلًا بنی اسرائیل کی گائے نرتھی یا مادہ۔اصحاب کہف کے کتے کارنگ کیسا تھا۔ یہ سب بے تفع تفسيلات ہوتی ہیں۔ پیچا بہ ایں بحثوں کو تصبیع ادقات خیال کرتے تھے۔ (۲) دوسرے شاہ صباحبؓ کے نز دیک اسرائیلی روایات کانقل کرنا عام طور سے ایک متقل ذہن بن گیا ہے جبیہا کہ الفوز الکبیر میں وہ تحریر کرتے ہیں:

70

# toobaa-elibrary.blogspot.com

وسعت کسی دوسری زبان میں بمشکل ملے گی ۔شاہ صاحبؓ کی تحریر سے پتہ چکتا ہے کہ زبان

میں تو وسعت ہے کیکن قرآن کریم کے مطلب کو پمجھنے اور صحیح ہونے میں کون سے معنی زیادہ

تغيه بيان الفرآن أيك جائزه

قریب اور قوی ہو بیلتے ہیں۔مفسرین کے لئے بیہ بیمجھنا ضروری اور اہمیت کا حامل ہے۔ دوسری بات ان کے خیال میں ان کی تحریر کے مطابق بیہ خیال رکھنے کی ہے' لاحق و سابق پر کہ کون می حیثیت رائح ہے' یعنی سیاق وسباق کی قریبی منا سبت کا لحاظ مفسر کو آیات کی تشریح کرتے وقت رکھنا چاہتے۔

شاہ صاحب کالغتِ قرآن کے معانی کو مربوں کے محاورات کے لحاظ سے استعمال کرنے کو بہتر سمجھتے ہیں۔ اس کے علاوہ صحابہ ڈو تابعینؓ کے آثار پر پورا اعتماد کرتے ہوئے قرآن کی تفسیر کے قائل ہیں کیوں کہ عرب اپنے خطبات میں بکثرت ایسے محاورات استعمال کرتے تھے جو کہ مشہور قواعد کے مخالف ہوتے تھے۔ قرآن عربوں زبان میں نمازل ہوا، اس لئے اگر کسی جگہ 'و' کے بجائے'' کی' اور تشنیہ کی جگہ مفر داور مذکر کی جگہ مونت آجائے تو عربوں کے لئے کوئی چرت کی بات نہیں۔ لہذا تحقیقی بات سے کہ والے مقدمین الصلو اة کا ترجہ حالتِ رفعی کے اعتبار سے کیا جائے''

اصول تفسیر کے ذیل میں شاہ صاحب نے غرائب القرآن کے سلسلہ میں کچھ بحث کرتے ہوئے چند شمیں تحریر کی ہیں:

(۱) مثلاً تذکیر بالآءاللہ کے فن میں غریب وہ آیت ہے جس میں حق تعالیٰ شانۂ کی صفات کا بڑا مجموعہ ہے جیسے آیت الکرسی ،سورۂ اخلاص اور سورۂ حشر جیسی آیات۔

(۲) تذکیر بایام اللہ میں غریب وہ آیت ہے جس میں کسی قصہ کو قر آن کی تفصیل سے بیان کیا جائے یا ایسے دقعات ہوں جس میں عبرت کے کئی پہلونظر آتے ہوں، جیسے حضرت موئی علیہ السلام اور حضرت خصر علیہ السلام کا قصہ جس کے لیے حضو تعلیق نے فرمایا کہ میری خواہش تقلی کہ:

''مویٰ علیہ السلام حضرت خصر علیہ السلام کے ہمراہ اور زیادہ صبر کرتے تا کہ خدائے تعالیٰ :م ت اس قصہ کواور زیادہ ذکر فرما تا۔'' ( س) تذکیر بالموت اور مابعد الموت : اس فن میں شاہ صاحبؓ نے غریب وہ آیات تحریر کی ہیں جن میں قیامت کے حالات جمع ہوں۔مثال کے طور پر سورۂ اذ الشّمس کو رت۔خود

تفسير بيان القرآن ايك جائزه ۔ آں حضرت علیظی نے فرمایا کہ جو محص قیامت کو کھلی آنکھوں ہے دیکھنے کا آرز دمند ہواس سے 73 كهه دوكه وه سورهُ اذا الشمس كوّرت كو پڑھے - بير حديث شاه صاحب في حواله ديتے ہوئے اپنے اس تفسیر می اصول کے رسالہ میں تحریر کی ہے۔ اس کے بعد شرعی احکام کے سلسلہ میں وہ آیت غریب ہے جو کسی موقعہ پر حدود (سزا) کے لئے مثلاً'' زنا'' کے جرم میں شریعت میں سو دُرّے یا کوڑوں کی ایک تعداد مقرر کی ہے۔فن مخاصمہ میں غریب اس آیت کو کہتے ہیں جس میں اس طرح تشریح ہو کہ اس کے اسلوب اورانداز بیان سے سی مشم کا شبہ باقی نہ رہے جیسا کہ شاہ صاحب کے الفاظ تحریر ہیں: " بسااد قات غرائب الکلام کی بلاغت اور اسلوب کی شیرینی سے بھی پیدا ہوتی ہے۔مثلاً سورۂ رحمٰن، یہی وجہ ہے کہ اس کا نام حدیث میں عروس القرآن رکھا گیاہے۔' آخر میں شاہ صاحب نے ان مباحث کی وضاحت کے ساتھ حدیث شریف پیش کی :"لكل آية منهما ظَهرٌ و بطن ولكلّ حَدٍّ مطلع. ترجمہ: (قرآن شریف کی ہرایک آیت کے لئے ایک معنی ظاہری ادرایک باطنی ہے ادر ہرایک حد کے لئے جھا نکنے کی جگہ ہے ) لیعنی ہمیں شاہ صاحب کی ان تحریروں سے بیہ اندازہ ہوتا ہے کہ نن تفسیر پاتفسیری اصول میں شاہ صاحب ان مندرجہ بالاتمام اصول کوضرورت کے لحاظ سے ضروری سمجھتے ہیں ادر قرآن کریم کے مطالب خلاہری ادر باطنی کوا حادیث کی روشن میں سمجھتے ہیں جومفسر کے لئے نہایت ضروری ہے۔لہذا برصغیر میں بالخصوص قرآن کریم کے پہلے مفسر کی حیثیت سے

ل خلاصهاز الفوز الكبير

بعد کے مفسرین اُن سے مستفید ہوتے رہیں گے۔

#### toobaa-elibrary.blogspot.com

اور علوم دین کی اہم خدمات کے اعتبار سے شاہ صاحب کا مقام اس قدر بلند ہے کہ ان کے

تفسير بيإن الفرآن ايك جائزه

بیان القرآن اصول تفسیر کے معیار پر اگر حضرت تھانویؓ کی اس تفسیر کا بہ نظر غائرَ مطالعہ کیا جائے تو اندازہ ہوگا کہ حضرت شاہ ولی اللہ کے بیان کردہ اصول ومبادی کا گہرا رنگ ان کی تفسیر میں موجود ہے۔ یہ تفسیر مختصر ہونے کے باوجود تمام اصول تفسیر کو کھو ظار کھ کر جامعیت کی شان کی حامل ہے۔علاوہ از س حضرت تھانویؓ نے بیہ جانتے ہوئے کہ ان سے قبل علماء اس خدمت کو بہت تفصیل و وضاحت کے ساتھ انجام دے چکے ہیں اس لئے جس مضمون کو بہت ضروری خیال کیایا اس میں کی قتم کے شبہ کی گنجائش محسوس کی اس کی وضاحت اور تفصیل پیش کی ہے درنہ مختصر اُتر جمہ وتفسير کرنے کی کوشش کی ہےجیسا کہ خودان کی تفسیر کے کئی مقامات سے اس کا پتہ چلتا ہے کہ جہاں تفسیر میں تاریخی واقعات کا ذکر ہے اُن کے لئے حضرتؓ نے تحریر کردیا کہ جو حضرات تفصيلي مطالعه كا ذوق وشوق ركھتے ہوں وہ مولانا عبدالحقٌّ كي تفسير حقاني كا مطالعه كرليں کیوں کہ خودمولانا نے ان کے حوالے دیتے ہوئے تاریخی واقعات کوفل کرنے کی ضرورت محسوس نہیں کی ۔مولانا تھانوٹؓ کی زندگی کا بیشتر حصہ تصنیف و تالیف میں گذرا،علاوہ اس تفسيرى خدمت كےان كامقصدا كثر تصانيف كابير ہا كہ وقت كا تقاضا اور مصلحت ، ضرورت کیا ہے۔ ان کی دور رس نگاہ امتِ محمد بیہ کے مزاج اور بگڑے ماحول پر بھی تھی، اس لئے انہوں نے زمانے کی رفتارکو دیکھتے ہوئے اپنی علمی صلاحیت اور ذہانت کے طاہری ذریعہ سے سلمانوں کی نباضی اتنے صحیح طریقہ سے کی کہ آپ کو حکیم الامتؓ کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔ جہاں اسلامی زندگی کے ہر شعبہ میں ان کو کا میابی حاصل ہوئی، وہاں انہوں نے خاص طور سے علم تفسیر جیسےا ہم موضوع پر بھی اپنی صلاحیت اورعلمیت کا گہراا ثر چھوڑ اہے۔ یہی دجہ ہے کہ ان سے قبل علماء کی دقیق تفاسیر موجود ہونے کے باوجودان کے بعد کے علماءنے جب بھی ہند دستان کی ارد د تفاسیر دتر جمہ قر آن کی تاریخ کا ذکر کیا مولا نا اشرف علیؓ کی اس تفسیر ی خدمت کونظرا نداز نہ کر سکے اور فراخ دیل کے ساتھ ان کے اس کارنامہ کا ذکر کیا جیسا کہ اردو انسائیکلو پیڈیا آف اسلام میں بھی مولا ناتھانو گ کے ترجمہ وتفسیر قر آن کاذ کرموجود ہے۔

تغيير بيان الفرآن : ايك جائز ہ 75 ا شرف علی تھا نو گ کا بیرتر جمہ دمخصرتفسیر بھی اپنے مواد دیان کے لحاظ ہے بہت پسند کی جاتی ہے۔ اصول تفسيرا ورتفسيري خصوصيات حضرت تھانو کی نے اپنے رسالہ 'اصلاح ترجمہ دہلو یہٰ' میں ترجمہ قرآن کرنے دالے ے لئے چند شرائط مرتب فرمائی ہیں، جس کاعنوان انہوں نے'' خلاصۂ فتو کی جامع شرائط مترجم 'ركهاب، دە شرائط درج ذيل بين: ا-ترجمه کرنے والے کو عربی زبان سے واقف ہونا جا ہے اتن اچھی طرح کہ عربی ۔ ترجمہ کر سکے براہ راست، کیوں کہ ترجموں کے ذریعہ ترجمہ کرنے سے اصلی معنوں سے دوری ہوجاتی ہے۔ ۲- دوسر فنون عربی لیحنی صرف ، نحو، بلاغت دلغت میں مہارت ہوتا کہ ترجمہ کرتے وقت صيغول كوالفاظ كى ترتيب وتراكيب، اساليب كلام و دقائق وضع كى رعايت كرسك، کیوں کہان کے چھوڑنے اور نہ بچھنے سے ترجمہ کرنے میں صریح غلطیاں ہوجاتی ہیں۔ ۳- تیسر الفاظ کے لغوی معنی جاننے پر اکتفانہ کرے بلکہ ترجمہ کرنے والے کے لئے اصطلاحات شرعیہ سے داقف ہونا بھی ضروری ہے کیوں کہ اصطلاحی الفاظ کا ترجمہ لغوی معنی میں کرنے سے متکلم کا مقصد بدل جاتا ہے۔ ۲۰- چو تصحیکم حدیث کو استادوں سے پڑھا ہوتا ہے کہ قرآن کریم کا مطلب بیان کرنے میں حضورا قدس تلاہی کے ارشاد کر دہ اسباب نزول میں کوئی اختلاف نہ پیدا ہو۔ ۵- پانچویں مجتهدین کے مداہب کی معلومات ہوں تا کہ (فقہیات کی تفسیر میں اجماع کی

نخالفت نہ کرے) قرآن کے فقہی مسائل کے سلسلہ میں اجماع امت سے اختلاف نہ ہو۔ ۲- چھٹا امر مولانا کے نز دیک یہ بھی ضروری ہے کہ اہل سنت کے عقائد کی تفسیلات سے بخوبی واقف ہو، تکم کلام جانتا ہوتا کہ تفسیر وتر جمہ میں بدعات کے عقائد سے محفوظ رہے۔

تغيريان القرآن ايك جائزه

2- ساتویں چیز مترجم میں بیہ ہونی چاہئے کہ وہ ان مفسرین کے اقوال سے داقف ہو جوعلم تفسیر کی مکمل صحیح تحقیقات رکھتے ہوں اوران نائخ دمنسوخ زیادت وحذف سے باخبر ہو جن کوتر جمہ وتفسیر میں نقل کرنے کی ضرورت پیش آ جائے۔ ۸- آٹھویں علم اصول اور معقولات کم از کم اتنا جاننا چاہئے کہ ترجمہ کے ساتھ ساتھ عقلی اور شرعی تفسیری بیان میں دلائل پیش کر سکے۔

۹-نوی قرآن کریم کے مشکل اور جامع معانی رکھنے والے مقامات کی مشترک تاویل، تعارض کے دورکرنے یا کننے کے بیان میں یامبہم تفسیر یا مجمل تفصیل وغیرہ کی صورت میں ترجے پر قناعت نہ کرے بلکہ حاشے میں وضاحت کرتے ہوئے ایسے امور کو صاف بیان کردے۔

''مواضع مغلقہ ومجملہ میں تاویل مشترک یارفع تعارض یا بیان کنے یاتفسیر مہم، یاتفصیل مجمل دغیرہ کے اظہار کے لئے صرف ترجم پراکتفانہ کرے بلکہ بطور شرح یا حاشے کے امور مذکورہ کی توضیح کردے۔

•۱- دسویں ضرورت مترجم کے لئے بیہ ہے کہ قرآن کا جس زبان میں ترجمہ کرنا مقصود ہو اس زبان پر پوری قدرت اور مثق ہو، صرف کتابی استعداد کو کافی نہ سمجھے۔ بغیر قدرت زبان کے قرآن کے الفاظ کا صحیح اورا چھاتر جمہ کرنے کی صلاحیت نہیں ہوگی۔

اا-علمی استعداد کے علاوہ مولاناً کی دوراندیش نگاہ نے ان صلاحیتوں کو بھی ضروری سمجھ کر پیش کردیا ہے جس کا تعلق ذاتی طور پر افعال واعمال سے ہوتا ہے جیسا کہ وہ اس اصول میں تحریر کرتے ہیں کہ مترجم کے اعمال نیک ہوں، عقا کد صحیح ہوں، تا کہ ترجمہ وتفسیر میں ایسے خیالات کارفر مانہ ہوں جو بدعت کے نز دیک ہوجا کیں یا اپنے میلانِ طبیعت کا ساتھ دیں تا کہ خلاف دیانت ، خیانت سے بچارہے۔

۲۱- دوسری خوبی اس میں بیہ وکہ وہ اپنے دور کے قابلِ اعتبار علماء کی نظر میں مقبول ہو۔ ۱۳- ترجمہ کرنے والا ذہین ہوتا کہ اختلافی مسائل کو اور اقوال کو ذاتی صلاحت، ذہانت کی وجہ ہے بھی صحیح طریقہ سے پیش کر سکے اور باریکیوں کا انداز ہ کرتے ہوئے مخالفین

تفسر بيان القرآن الك جائزه

ے شکوک کومعقول طریفہ ہے دور کر سکے۔

۱۳- ایک اہم ضرورت کا احساس بیکھی دلایا کہ قرآن کا ترجمہ قرآن کی آیات کے ساتھ ساتھ کیا جائے ، کیوں کہ صرف تر اجم کے شائع ہونے سے اصلی عبارت کے زائل ہونے کا خطرہ ہوتا ہے۔

۱۵-مترجم کے مزاج میں تکبر اورخودرائی نہیں ہونی چاہئے تا کہ سی مقام پر شرح صدر نہ ہونے پر علماء سے پو چھے اور ان کی خدمت میں جانے کوخلافِ شان نہ سمجھے اور اپنی کوتا ہی معلوم ہونے پر اصلاح کر سکے۔<sup>ل</sup>ے

ان تمام ضرورتوں کو حضرت تھانویؓ نے بہت تا کید سے بیان کیا اور ضروری قرار دیا ہے۔ ترجمہ یا تفسیر کرنے والا اگر ان سب باتوں پر کار بند نہ ہوگا تو ترجمہ کرنے میں جلدی کرنے کی وجہ سے گنہگار، خطا کار ہوگا۔لہذا ان کے نز دیک ان سب شرائط اور ذمہ داریوں کو پورا کرنا بہت ضروری ہے ور نہ قرآن کا ترجمہ ناقص اور ناکمل ہو سکتا ہے اور مندر جہ بالا جتنی باتیں پیش کی گئی ہیں ان میں سے دوا یک یا کچھ زائد اوصاف کا ہونا کا نی نہیں ہے بلکہ تقریبا ان تمام شرائط کی پابندی پر ہی ترجمہ وتفسیر کی صحت پر شبہتیں کیا جا سکتا۔ بیان تفسیر میں حضرت تھا نوکؓ کے اصول دھرت تھا نوکؓ نے اپنی تفسیر میں جن اصول کی رعایت کی ہو درج ذیل ہیں: ا۔ پہلا اصول: اگر تفسیر کسی روایت کی بنیا د پر کی گئی ہے تو کوشش کی گئی ہے کہ وہ روایت صحح ہولیکن اگر قرآن سے تفسیر واضح تھی تو اس کی مزید وضا دت یا تئی میں پیش کی

روایت می ہوین الر کر ان سے بیر دہاں ک وہ ک ک کر پید ملک سے یہ سیاسی م جانے والی حدیث کی صحت پر زیادہ توجہ نہیں دی۔ ۲- دوسر ااصول: شبہات کو نفس تفسیر سے بغیر شبہ کو واضح کئے رد کر دیا ہے۔ صرف ان شبہات کا ذکر کر کے جواب دیا ہے جن کی بنیاد عقلی یا تعلی دلیل پڑھی۔ ۲- تیسر ااصول: آسمانی مذاہب سے متعلق تفسیر حقانی سے لئے گئے ہیں (اس لئے کہ اس موضوع پر بقول مصنف ان کا مطالعہ نہیں تھا)۔

له مولا نااشرف على تقانوي، ' اصلاح ترجمه د بلويهُ ' مطبع انتظامي كانپور ، ١٩١١ ء

| 78                                                                                           | تفسير بيان القرآن : أيك جائز ه                                               |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| د جگہ آئے ہیں ان پر کسی جگہ مفصلاً لکھ کر بقیہ                                               | م- چوتھا اصول : جو مضامین متعد                                               |
| مختلف اقوال کی صورت میں ردایت ادر ذوق<br>نتایہ                                               | المعربة المحالية المحالية                                                    |
| یے نقل کردیا جہاں دونوں برابر برابرتھیں، دہاں<br>                                            | عربیت کے جوزیادہ قریب نظرآیا، صرف                                            |
| کابھی لجاظ رکھا گیا ہے۔                                                                      | دونون نقل کردیں۔<br>۲ - چھٹااصول:تفسیر میں منطقی نتائج                       |
| ب سے من وعن عبارت کی ہے وہاں صرف نام لکھ                                                     | ۷-سانواں اصول : جہاں کسی کتابہ                                               |
| یا صرف مفہوم اخذ کیا ہے، وہاں کتاب کے نام                                                    | دیاہے۔ جہاں متن میں تغیر کرکے لیاہے                                          |
| ه علاوه جس مضمون کو بهت ضروری دیکھا اس پر                                                    | ے ساتھ لفظ''من' لگادیا ہے۔<br>۸- آٹھواں اصول : نفس ترجمہ کے                  |
| پراہوتا ہےتو''ف' لکھ کرواضح کردیا۔                                                           | ترجمه کی دضاحت موتوف ہے پا کوئی شبہ پی                                       |
| کایات اور فضائل کے ذریع ہفسیر کوطویل نہیں کیا۔                                               | ۹-نواں اصول : لطائف، نکات، ح                                                 |
| ہے کہ صفمون کا ربط خود خلاہر ہو جائے اور کہیں ربط                                            | مقصود صرف حل القرآن رکھا گیا۔<br>۱۰- دسواں اصول :تفسیر اس طرح ۔              |
|                                                                                              | لکہ کربھی داضح کیا ہے۔                                                       |
| ب میں صرف مذہب <sup>حن</sup> فی کولیا گیا ہے، دوسرے<br>سے۔                                   | اا - کیارہواں اصول: اختلاقی مذاہر<br>مذاہب کوضر درت کے تحت حاشیہ میں لکھ دیا |
| راءت،لغت، بلاغت وغیرہ کی زبان عربی رکھی                                                      | ۱۲ - بارہواں اصول <sup>:عل</sup> می مباحث قر                                 |
| ہہوں۔<br>ں استاذ ی لکھا ہے وہاں مرادمولا نامحمہ یعقوب                                        | بج تا كەغوام اس طرف ماتفت ہوكرمشوش ن                                         |
| ں اسمادی تکھا ہے وہاں سراد تولایا کہ یہ وب<br>امداداللہ مہا جرمکی ہیں۔ جہاں پچھنہیں لکھاوہاں |                                                                              |
| میں اور                                                  | ذاتی یادداشت میں۔<br>مورجود میلار باصدار زمان سال                            |
| بط بالالتزام دیا گیا ہےاورآ غاز سورہ میں سورۃ کا                                             | ۱۰۰ - چود جوان الحلول : مرسورت ۵ را                                          |

تفسير بيان الفرآن : ايك جائزه 79 خلاصہ دے دیا گیاہے۔ ۵۵- بندر ہواں اصول : مسائل فقیہ کلامیہ پر اتن ہی تحقیق کی ہے جس پر فہم کلام اللہ موتوف ہے۔ 11- سولہواں اصول<sup>:</sup> جن آیات کی تفسیر میں حدیث مرفوع ہے وہاں کسی کا قول نہیں ایا 1-4 حفزت تقانوي کے ترجمہ وتفسیر کی خصوصات حضرت تھانو کی نے اپنے ترجے میں جن امور کی رعایت کی ہے وہ ترتیب وارمند رجہ ذيل ہي: (۱) ترجمہ آسان زبان میں کرنے کی کوشش کی ہے۔ تحت کفظی کی بھی رعایت کی ہے جیسا کہ شاہ عبدالقادرؓ نے اپنے ترجے میں کیا ہے۔ (۲) ترجے میں خالص محاورات استعال نہیں کئے کیوں کہ ہرجگہ کےمحاورات مختلف ہوتے ہیں اس لئے'' کتابی'' زبان پسند کی ہے۔ (۳) نفیس ترجع کے علاوہ جس مضمون کو بہت ضروری شمجھا اس کی تشریح لفظ (ف) بنا کر کردی ہے لیکن اس اپنی تشریح کرنے میں بھی اُن کے مزاج میں اس درجہ احتیاط تھی کہ تجرير تي من: '' باوجوداتنی رعایت کے بھی غیر علماءاور طلباء کے لئے بہت سے مقامات میں علماء سے استغناء نہیں ہوسکتا، لہٰذا مناسب بلکہ واجب سے سے کہا یے حضرات صرف اینے مطالعہ وفہم پر اعتماد نہ کریں بلکہ حسب ضرورت علماء یامنتہی طلبہ سے اس کو سبقا سبقا سمجھ کریڑ ھالیں ، ورنہ اقل درجہ اتنا تو ضرور ہے کہ مطالعہ کے وقت جہاں ذرہ برابربھی اشتباہ رہے وہاں خودغور کر کے نہ نکالیں بلکہ پنسل سے نشان کر کے علماء سے وہ عبارت دکھلا کرحل کرلیس ، بدون اس کے اختمال بلکہ یقین غلطنہی کا ہے۔'<sup>ع</sup> ل مقدمه بیان القرآن ۲٫ مقد میکمل بیان القرآن، جلداول ص

علاوہ ازیں حضرتؓ نے اس میں جن امور کی رعایت کی ہے اس تعلق سے خود حضرت فرماتے ہیں کہ: (1)اول قرآن مجید کا آسان ترجمہ کیا ہے جس میں قابلِ فہم ہونے کے ساتھ ساتھ

تحت گفظی کی خاص رعایت ہے۔

(۲) دوم ترجمہ میں خالص محاورات استعمال نہیں کئے گئے۔ دو دجہ ہے: اول تو میں۔ قصباتی ہوں، محاورات پر عبورنہیں۔ دوسرے بیر کہ محاورات ہر مقام پر جدا جدا ہوتے ہیں۔ اگر دہلی کے محاورات لئے جاتے تو اہل لکھنؤ نہ سمجھتے۔ یہاں کے محاورات دہاں نہ سمجھتے۔ ان دونوں کے محاورات حیدرآ باد اور مدراس والے نہ سمجھتے۔ غرض ایسے محاورات عام فہم نہیں ہوتے اورار دوتر جمہ کم از کم ایسا تو ہو کہ قریب قریب ہندوستان کے سب حصے تو اس کو سمجھ

جادیں،اس لئے کتابی زبان لی ہے کہ فصاحت کے ساتھ اس میں سلاست بھی ہے۔ (۳) سوم : نفس ترجمہ کے علاوہ جس مضمون کو بہت ضروری دیکھا اس پر توضیح ترجمہ ک موتوف ہے، یا خود کوئی شبہ قرآن کے مضمون سے ظاہراً پیدا ہوتا تھا اس کا جواب یا مضمون قرآني سي مشهور تحقيقات کے خلاف معلوم ہوتا تھا،اس کی تحقیقی یا اسی قشم کی کوئی ضروری بات ، وبي اس كو ' ف ' بنا كر برُ هاديا، باقي لطائف ونكات يا طويل وعريض حكايات يا فضائل يا بہت سے مسائل دغیر ہاتے تفسیر کوطویل نہیں کیا گیا۔ غرض بیہ مضامین کا جمع کرنامقصود نہیں بلکہ چھن حل قرآن درفع ضرورت لیکن باد جوداتنی رعایت کے بھی غیرعلاء وطلباء کے لئے بہت سے مقامات میں علماء سے استغناء نہیں ہوسکتا۔لہٰ دامناسب بلکہ داجب سے کہ ایسے حضرات صرف اينے مطالعہ وفہم پراعتماد نہ فرمائيں بلکہ حب ضرورت علماء يامنتهي طلباء سے اس کو سبقاً سبقاً سمجھ کر پڑ ھالیں ، ورنہ اقل درجہ اتنا تو ضرور ہے کہ مطالعہ کے وقت جہاں ذرہ برابر بھی اشتباہ ہو دہاں غور کر کے خود نہ نکال لیں بلکہ پنسل سے نشان کر کے علماء سے وہ عبارت دکھلا کرحل کرلیں اور بدوں اس کے اختال بلکہ یقنین غلط ہمی کا ہے۔ ( ۴ ) چہارم: جس آیت کی تفسیر میں بہت سے اقوال مفسرین کے ہیں ان میں جس کو ترجيح معلوم ہوئی اس کولے لیا بقیہ سے تعرض نہیں کیا۔

تفسير بيان الفرآن ايك جائزه 81 (۵) پنجم: مطلب قرآن کی تفسیر کہیں تو اس طرح کی ہے کہ ضمون کا ارتباط خود خلام ہوجائے اورکہیں ایک سرخی ربط کی لکھ کراس کی تقریر کردی گئی ہے۔ (۲) ششم : اختلافات کی تفسیر میں صرف مذہب حنفی لیا گیا ہے اور دوسرے مذاہب بشرطِضرورت حاضے میں لکھدئے گئے ہیں۔ (۷) ہفتم: چوں کہ نفع عام کے ساتھ افادۂ خواص کا بھی خیال آ گیا، اس لئے ان کے فائدے کے واسطے ایک حاشیہ بڑھایا ہے جس میں مکیت و مدنیت، سورۃ وردایات وغیرہ مشهور لغات وضروري وجوه بلاغت ومنطق تركيب وخفى الاستنباط فقهيات وكلاميات و اسبابٍ نزول وروایات واختلاف قراءت مغیرہ وتر کیب پاحکم وتو جیہ وتر جمہ دتفسیر ایجاز کے ساتھ مذکور ہیں جس کومتوسط درجہ کا طالب علم بے تکلف سمجھ سکتا ہے۔ پیرجا شیہ درس و تد ریس کے دقت بہت کام آسکتا ہے۔اس حاشیہ کی عربی عبارت اس لئے تجویز کی ہے کہ عوام اس کو د یکھنے کی ہوں ہی نہ کریں ورنہ جب زبان سمجھتے اور مضامین نہ سمجھتے بہت پریشان ہوتے۔ اب اللد تعالی سے امید ہے کہ بیٹ فسیر مختصر یا ترجمہ مطول کہہ دیجئے عوام وخواص سب کے کام کا ہوگا اور اگر اہل علم اول صرف قر آن کا مطالعہ کر کے بطورخو دغور کریں اور اس میں جوامور ذہن میں مجمل رہیں یا جوا شکالات واقع ہوں ان کو شخصر کر کے پھراس تفسيركوملا حظهفر ماوين توانشاءاللد تعالى دوبالالطف اورحظ حاصل ہو۔ گویاان سات امور کے من میں حضرتؓ نے اپنے بیان القرآن کا پورانہ جیان فرمادیا۔ ان تمام کاوشوں کے ساتھ کچھامور کالحاظ انہوں نے آسانی سے سمجھنے کے لئے کیااور رکھاہےجن کاذکرکردینامناسب ہے۔ حضرت نے ترجمہاورتفسیر کے ساتھ ہرسورت کااورآیت کااول سے آخرتک ربط قائم رکھتے ہوئے ترجمہ دتفسیر ہے قبل بعض مشکل مضامین کا شروع ہی میں تقریر کے طور پرایک خلاصہ پیش کردیا ہے تا کہ آئندہ آنے والے مضمون کے ترجمہ وتفسیر میں کوئی دفت نہ ہو۔ دوسر مضمون ہے قبل اس کا ایک عنوان مضمون کی مناسبت سے سرخی کے طور پرلکھ دیا ہے ل خطبة نسير بيان القرآن ،جلداوّل ، ص: ۲ ر

تفسير بيان القرآن: أيك جائزه

جس کی وجہ سے بہت ی ذہنی بیچید گیال ساتھ ساتھ دور ہوجاتی ہیں۔ تیر نے فقہیات میں صرف حنفی ند ہب سے استدالال کیا ہے اور دوسرے ندا ہب ضرورت کی بناء پر حوالے کے لئے حاشے میں دید یئے ہیں۔ ان تمام کے علاوہ بھی کچھاور اصول جوتقر یباانیس کے قریب تر تیب وار مولاناً نے تحریر ان تمام کے علاوہ بھی کچھاور اصول جوتقر یباانیس کے قریب تر تیب وار مولاناً نے تحریر کئے ہیں ان کا تعلق تر جمہ سے نہیں بلکہ تفسیر سے زیادہ ہے اس لئے اس مضمون میں ان کی وضاحت سے گریز کرتے ہوئے صرف ان امور کو پیش کر دیا ہے جن کا تعلق تر جمہ سے ب یعضے تر اجم قر آن، ان میں سے بعض کتا ہیں اول سے پاس رہیں اور بعض کچھ کھنے چنا نچہ اس کی تعلیم ہو سے تم میں آئیں۔ مراجعت بھی کی جاتی تھی۔

82

(۱) قرآن مجید کے اول سے آخرتک ہرسورت کا اور ہرآیت کا ربط ماقبل کے ساتھ نہایت سہل اور قریب تقریر میں بالالتزام بیان کیا گیا۔ اکثر سورتوں کے شروع میں ان سورتوں کا خلاصہ بھی بیان کردیا گیا۔

(۲) جنتی آیتوں کی تفسیر بوجہ اتحادیا تقارب یا تناسب مضامین کے ایک جگہ بختی کر کے کصی گئی ہے اُن کے اول میں ان مضامین کا ایک جامع عنوان بطور سرخی کے ککھ دیا گیا ہے جس سے اجمالاً ان تمام آیات کا خلاصہ ذہن میں متحضر ہونے کے بعد مفصل تفسیر سے جو کچھ نفع اور حظ حاصل ہوگا اس کو ناظرین خود دیکھیں گے۔ پھر ان آیات کی تفسیر ایسے طور پر کی گئی ہے کہ سب ایک مسلسل تقریر معلوم ہوتی ہے۔

(۳) جن روایات پرتفسیر کومنی کیا گیا ہے ان میں التزام کیا گیا ہے کہ وہ صحیح روایتیں ہوں، البتہ جہاں تفسیر کی روایت پرمبنی نہ تھی اور لفظ قر آن فی نفسہ بھی اس وجہ کو متحمل تھا تقویت احتمال کے لئے اشتر اط صحت میں تسامح کیا گیا۔

( ۴) شبہات کے جواب دینے میں صرف ان شبہات کو خاص کیا ہے جن کا منشا کوئی

کوئی امرضح خنہیں ہے بلکہ وہ شہہ خود دعویٰ بلادلیل ہے، اس کے جواب میں چوں کہ طلب دلیل کافی ہے اس لئے اس سے تعارض نہیں کیا گیا اور بہت سے شبہات نفیس تقریر ترجمہ ہے مندفع ہو گئے ہیں۔

(۵) کوئی مضمون ضرورت سے زائدنہیں لکھا مگر شاذ و نادرکسی خاص فائدے کے -2

(٢) ترجے میں ترکیب کی رعایت زیادہ کی گئی ہے بنسبت انتباع محاورہ کے۔ (2) چوں کہ احقر کومباحث متعلقہ کتب ساویہ سابقہ پر بالکل نظر نہیں ہے اس لئے ایے مضامین کونفسیر حقانی سے قتل کردیا گیاہے۔

(۸) غالبًا تمام تفاسیر میں دویا تین مقام ایسے ہیں وہاں جیسا جی چاہتا تھا ویسا شرح صدر نہیں ہوا۔ اس موقع پر احقر نے اس کی تصریح کردی ہے تا کہ اگر کسی کو اس سے اچھی تقرير وتفسير ميسر ہوجائے اسی کوراج سمجھے۔

( ۹ ) مسائل فقیہ دکلامیہ کی ہرآیت کے تعلق اسی قدر تحقیق پراکتفا کیا گیا ہے جس پر تفسيرقرآن کی موقوف تھی۔

ل تفسیر حقانی (تفسیر فتح المنان) مولا ناعبدالحق صاحب کی لکھی ہوئی تفسیر جو درج ذیل خصوصیات کی حامل ہے۔ اس نفسیر میں ردایت کوکتب حدیث سے اور درایت کوان فن کے علمائے محققین کی کتب ہے نہایت احتیاط سے جمع کیا ہے اور چوں کہ اصل مقصد کلام الہی کا لوگوں کے سامنے واضح کرنا تھا، اس لئے اس کو مہل بنانے کے لئے چندامور کا خیال رکھاہے۔(۱) قرآن کے اصلی معانی کواردو میں تحریر کیا ہے۔(۲) قرآن کی آیوں اور سورتوں کا شانِ نزول صحیح روایات ے حوالے سے لکھا ہے۔ (m) ادکام کی آیات میں پہلے مسائل منصوصہ کا ذکر کیا ہے۔ پھر مجتهدین کے اختلاف اور ان کے دلاکل کو بیان کیا ہے۔ (۳) ایک ہی قراءت کے موافق وجہ اعراب کو بیان کیا ہے، زیادہ طوالت اور حوالوں کو نی ضروری خیال کرتے ہوئے ان سے اجتناب کیا ہے۔ (۵) قرآن کریم میں جو واقعات صحیح روایات یا قد یم کتب ے ثابت ہیں یا خود کٹی جگہ قرآن میں اس کا ذکر ہے اس کو بیان کیا ہے۔ (۲)مختلف وجو ہات میں ہے کسی ایک کوقو ی سمجھ کرذ کر کیا گیا ہے۔(۷) بلاغت دمعانی سے تعلق نکات قرآن کوظام کیا گیا ہے۔(۸) کوئی حدیث بغیر متند کتب صحاح ستہ دغیرہ کے نہیں لائے۔(9) آیات میں ربط کا اہتمام کیا گیا ہے۔(۱۰) مخالفین کے ان شکوک وشبہات کو دور کرنے کے لئے جوتاریخی دافعات یا قیامت ہے متعلق تھے ان کا جواب شخفیقی طریقہ سے دیا گیا ہے۔

تغسر بيان الفرآن أيك جائزه

(۱۰) جومضامین قابل زیادہ تفصیل و تحقیق کے کئی جگہ آئے ہیں ان کوالگ الگ لگھ کر دوسری جگہ اس پہلی جگہ کا حوالہ دے دیا گیا ہے یا پہلی جگہ اس دوسری جگہ کا دعدہ کیا گیا ہے۔ (۱۱) ہرجگہ تفسیر میں اتباع سلف صالح کیا ہے۔ متاخرین کے اقوال کو جوساف کے خلاف تضہیں لیا۔

( ۱۲ ) جہاں مفسرین کے متعدداقوال ہیں ان میں سے جس کوروایت یا ذوقِ عربیت سے راج سمجھا صرف ای کو اختیار کرلیا گیا، سب کونقل نہیں کیا، البتہ اگر کہیں کہیں دونوں دجہیں متسادی معلوم ہوئیں دونوں کوفل کردیا ہے۔

(۱۳) تقریر مدلول آیات میں قواعد میزانیہ منطقیہ کی پوری طور سے رعایت کی گئی ہے جس کالطف اذ کیاءاور علماء کے جی سے پوچھنا چاہئے۔

(۱۲) مجھ کو معلوم ہے کہ کہیں کہیں تقریر زیادہ تنگ ہے لیکن اس کی کفایت میں کوئی خلل نہیں، البتہ کم استعداد لوگوں کو اہل علم سے اس کے حل اور توضیح کی حاجت ہوگی۔ اس طرح بعض جگہ ایسے مضامین بھی آ گئے ہیں کہ ان کا سمجھنا مخصوص اہل علم کے ساتھ ہے اس لئے میر نزدیک مطلقاً ضروری ہے کہ اس تفسیر کو اول سے آخر تک کسی عالم سے سبق کے طور پر پڑھ لیا جائے اور جو مضمون اس پر بھی سمجھ میں نہ آئے اس کو علوم درسیہ پر موقوف سمجھا جائے اور بیا امریقینی ہے کہ اس سے پور الطف حاصل ہونے کی شرط علوم متعارفہ میں مہارت اور اس میں بھی کسی مقام پر تحریر و مراجعت تفاسیر کے بعد اس تفسیر کو ملا حظہ کرنا ہے۔

(۱۵)ادر بہت سے امور ضرور بیہ ولطیفہ تر جمہ دتفسیر میں ایسے ملیں گے جو بیان سے خیال میں نہیں آ سکتے ،مطالعہ پران کوحوالہ کیا جا تاہے۔

(١٦) لطائف اور نکات جن کوتفسیر میں دخل نہ تھا وہ مقصود بالقرآن تھے بالکل مہجور کردیئے گئے مقصوداصلی حل قرآن کورکھا گیا ہے۔

(اے) جن آیات کی تفسیر میں حدیث مرفوع آئی ہے اس کے مقابلے میں کسی کا قول نہیں لیا گیا۔

(۱۸)چوں کہ التزامات مذکورہ کی ضرورت خیال میں تد ریجا آتی رہی اس لئے ممکن ہے

toobaa-elibrary.blogspot.com

تفسير بيان القرآن : ايك جائزه

کہ اول کے اجزاء میں بعض التزامات کی رعایت متروک ہوگئی ہو، نیز چوں کہ اس کی الر جلدوں میں ہےجن میں ہرجلد ڈھائی پارہ کی ہے لیکن تحقیقاً کہیں بوجہ قرب سورۃ کے کی قدر کم یا سی قدرزیادہ۔اول جلد متصلانہیں کہ صلح گنی بلکہ درمیان فتر ات وقفات اتفاقیہ داقع ہوتے رہے، اس لیے خوداس کے اجزاء میں اور پھراس میں اور بقیہ جلدوں میں طرز دضع کے اعتبار ہے کی قدر تفاوت بھی ہے جونظر غائز سے معلوم ہوسکتا ہے۔

(۱۹) باقی جو مضامین حواشی عربیہ میں لکھے ہیں وہ مخصوص ہیں اہلِ علم کے ساتھ ان کےالتزامات پرمتنبہ کرنے کی اس مقام پر حاجت نہیں ، باقی ان سب مفروضات کے بعد جو ناظرین کی صلحت سے ظاہر کئے گئے ہیں اپنی خاص حالت کے اعتبار سے بیہ معروض ہے۔ حضرت تصانوي كاتفسيري مزاج

مذکورہ بالا امور داصول اور ملاحظات کے تناظر میں حضرتؓ کی تفسیر ی خدمت میں محنت ادرغور دفکر کا انداز ہ لگایا جاسکتا ہے کہ حضرتؓ نے بیرخدمت عوام دخواص ددنوں کی افادیت کو پیش نظرر کھتے ہوئے بہت جاں فشانی اورکگن کے ساتھ انجام دی ہے۔ ہرتفسیر میں مفسر کا ایک اپنا خاص مزاج اورطریقۂ کار کی گہری چھاپ موجود ہے جو کہیں تفسیر میں تاریخی واقعات کی تفصيل ادرطوالت قرآن كريم كاصلى معانى ومفهوم برغالب آجاتي ہے جیسا کہ مولا ناعبدالحق صاحب کی تفسیر حقانی کے مطالعہ سے اندازہ ہوتا ہے۔اسی طرح بعض تفسیریں زمانے اور وقت کی ضرورت ،علوم سأننس اور مادیت کے شواہداور دلائل پیش کرنے کی بے پناہ کوشش کی وجہ سے قرآن کریم کے مضامین اور عقائد پر اثر انداز اس حد تک ہوئیں کہ حضرات اہل علم نے بھی اس گرانی کومحسوس کیا جیسا کہ سرسیڈ کی تفسیر جو باوجود نامکمل ہونے کے لحاظ سے اس قدراہم بھی ہے کہ جو تحقیقات اور معلومات سرسیڈنے دوسرے مذاہب کی پیش کی ہیں وہ دوسری تفسیروں میں نہیں ماتی ہیں۔ یہی دجہ ہے کہ اردو تفاسیر میں سرسید کی تفسیر کوغیر اقوام اور تعلیم یافتہ طبقے میں جو دور حاضر کے علوم کی ردشنی میں قرآن کریم کو مجھنا جا ہتے ہیں ایک خاص مقام حاصل ہے،

ل بیان القرآن، اداد تغسیر القرآن، دبلی، ج۱،ص: ٨

اس کے مقابلے میں حضرت تھانو ٹی کی تفسیر ''مکمل ہیان القرآن' جو سرسید کی تفسیر کے کانی عرصہ کے بعد ککھی گئی اس دور کے اُن لوگوں کی فہم سے بالاتر ہے جو مشکل عربی یا اردو سے ناواقف میں کیوں کہ مولا ناتھانو ٹی کی تحریر کے مطابق انہوں نے ترجمہ دیفسیر میں کتابی زبان لی ہے۔علاوہ ازیں حاشیہ کے جو عربی میں ہے وہ انتہائی جامع اورا ہمیت کا حامل ہے۔

تفسير کے لئے عناوين کا اہتمام مثلاً حضرت نے ہرآيت کے ترجمہ وتفسير کے لئے ايک عنوان مقرر کرديا ہے جیسے آيت: ياَيَّهَا الَّذِيُنَ امَنُوُا لاَ تُبُطِلُوُا صَدَقَتِكُمْ بِالْمَنِّ وَالْاَذِي لِ

اس کی سرخی قائم کی ہے۔''بطلانِ نُواب بہ من واذ کی'' ترجمہ: (اے ایمان والوتم احسان جنلا کریاایذاء پہنچا کراپنی خیرات کو بربادمت کرو)

اسَآيت \_ قَبْل كُرْشتِراً يت قَوُلٌ مَّعُرُوُفٌ وَّ مَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِّنُ صَدَقَةٍ يَّتُبَعُهَا اَذًى. وَاللَّهِ غَنِيٌّ حَلِيُهِ. <sup>ل</sup>َ

(ترجمہ مولانا تھانوی، ص2۱)(مناسب بات کہہ دینا درگذر کرنا ہزار درجہ بہتر ہے ایسی خیرات سے جس کے بعد آزار پہنچایا جائے اوراللہ تعالی غنی ہیں حلیم ہیں)

ترجمہ کے بعد مولاناً نے ان آیات کی تفسیر کی وضاحت سے آگے اس طرح کی: ناداری کے وقت جواب میں معقول و مناسب بات کہہ دینا اگر سائل بدتمیزی سے غصہ دلائے یا اصرار سے تنگ کر نے تو اس سے درگذر کرنا ہزار درجہ بہتر ہے ایسی خیرات دینے سے جس کے بعد آزار پہنچایا جائے۔اللہ تعالیٰ خود غنی ہیں، کسی کے مال کی ان کو حاجت نہیں جو کوئی خرچ کرتا ہے اپنے واسطے پھر آزارکس بنا پر پہنچایا جائے اور آزار دینے پر جو نو را مزانہیں دید بیتے اس کی وجہ بیہ ہے کہ وہ طیم ہیں۔

ف: نادار کی قیداس لئے لگائی ہے کہ استطاعت کے وقت حاجت مند کی اعانت نہ کرنا خود ہرا ہے، البتہ ناداری کے وقت نرمی سے جواب دیدینا اور سائل کی تخق کو ٹال دینا



تفسير بيان القرآن : ايك جائزه 87 چوں کہ موجب ثواب ہے اس لئے اس کوخیر فر مایا گیا اور آ زار پہنچانا حرام ہے اور موجب عذاب ہے۔ اى طرح سور ه آل عمران كى آيت : وَإِنَّ مِنْهُمُ لَفَرِيْقًا يَلُوُونَ ٱلْسِنَتَهُمُ بِالْكِتَبِ لِتَحْسَبُوُهُ مِنَ الْكِتَبِ وَمَا هُوَ مِنَ الْكِتَبِ وَيَقُولُوُنَ هُوَ مِنُ عِنُدِ اللَّهِ وَمَا هُوَ مِنُ عِنُدِ اللَّهِ وَيَقُوُلُوُنَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ وَهُمُ يَعْلَمُوُنَ. ٢ عنوان قائم فرماتے ہیں کہ''بیان عادت اہل کتاب دشمی را ازتحریف: ( ترجمہ: اور بے شک ان میں سے بعض ایسے ہیں کہ بج کرتے ہیں اپنی زبانوں کو کتاب (پڑھنے) میں تا کهتم لوگ اس (ملائی ہوئی چیز ) کوبھی کتاب کا جزشمجھو حالاں کہ وہ کتاب کا جزنہیں اور کہتے ہیں کہ بید (لفظ یا مطلب ) خداکے پاس سے ہے حالاں کہ وہ (کسی طرح ) خدا تعالیٰ کے پاس سے ہیں اور اللہ تعالیٰ پر جھوٹ بولتے ہیں اور وہ جانتے ہیں ) اس کی تفسیر میں حضرت فرماتے ہیں کہ: ''اور بے شک ان میں سے بعضےایسے ہیں کہ بج کرتے ہیں اپنی زبانوں کو کتاب (پڑھنے) میں (لیعنی اس میں کوئی لفظ یا کوئی تفسیر غلط ملا دیتے ہیں اور غلط پڑھنا کج زبانی کہلاتا ہے) تا کہتم لوگ (جواس کوسنوتو) اس (ملائی ہوئی چیز) کو (بھی) کتاب کا جزو تسمجھو حالاں کہ وہ کتاب کا جزونہیں اور (صرف دھوکہ دینے کے لئے اس عملی طریق ہی پر اکتفانہیں کرتے بلکہ زبان سے بھی) کہتے ہیں کہ بید(لفظ یا مطلب) خدا تعالٰی کے پاس سے (الفاظ یا قواعد نازل ہوئے ہیں ان سے ثابت ) ہے کہ حالاں وہ (کسی طرح ) خدا تعالیٰ کے یاس سے نہیں (پس ان کا حجوٹا ہونالا زم آگیا ، آگے تا کید کے لئے اس کی پھر تصریح ہے ) اور اللہ تعالی پر جھوٹ بولتے ہیں اور (اپنا جھوٹا ہونا دل میں خود بھی وہ جانتے ہیں۔ف بمکن ہے کہ تحریف لفظی کرتے ہوں اور ممکن ہے کہ تفسیر غلط بیان کرتے ہوں۔ تحریف لفظی میں تو دعویٰ ہوتا ہے کہ بد لفظ ہی

ا بیان القرآن، جلدادل، ص: ۱۸۹/۱۸۹ ۲ موره آل عمران، آیت: ۲۵

تفسير بيان الفرآن ايك جائزه

مُسَرَّقُ لُمِنَ اللَّهُ ہے اور غلط تفسیر میں بید تو نہیں ہوتا لیکن بید وی کی ہوتا ہے کہ بید تفسیر قواعد شرعیہ سے ثابت ہے اور قواعد شرعیہ کا منجناب اللّٰہ ہونا ظاہر ہے۔ ایک صورت میں صورة جزو ہونے کا دعویٰ ہوگا، ایک صورت میں معنی جزو کتاب ہونے کا دعویٰ ہوگا، بایں معنی کہ جزو ما ثبت بالشرع ہے اور ہر ثابت بالشرع ثابت بالکتاب ہے کیوں کہ دوسرے دلائل شرعیہ کا مظہر احکام ہوتے بیں نہ کہ مثبت احکام اس لئے احقر نے ترجمہ میں دونوں احتمالوں کی رعایت رکھی۔ ملحدوں نے اس امت میں بھی حدیث میں تحریف لفظی بھی اور قر آن میں صرف تحریف معنوی کی ہے کیوں کہ الفاظ قر آندہ محفوظ من اللّٰہ ہیں۔ ب

88

مندرجہ بالا آیات کا ترجمہ وتفسیر وعنوان آج کے دور کے عام اردو سجھنے والے کے لئے زبان و معانی کے اعتبار سے ضرور مشکل ہوگا۔اگر کوئی ذوق اور تھوڑی بہت استعداد سے سجھ بھی لے تو حاشیہ میں جو تشریح مولاناً نے فرمائی ہے اس کو تو کم از کم بغیر کسی عالم یا متعلقہ ناگز ریعلوم تک رسائی کے بغیر سمجھنا ضرور مشکل ہوگا۔

حضرت مولانا اشرف علی تھانوی ؓ نے بیان القرآن میں تر تیب وار تمام احوال ضرورت وقت کے لحاظ سے اس طرح قائم کئے ہیں کہ تغییر کاحق بھی ادا ہوجائے اور عوام د خواص کوان کے ترجم یاتفسیر کے سمجھنے میں دشواری پیش ندآئے ۔ انہوں نے اپنے اسلاف کی تفاسیر کوسا منے رکھتے ہوئے قرآن کریم کے ان اصول اور قوانین کو بی اپنایا ہے جن کے بغیر تفسیر یا ترجمہ کرنا تقریباً نامکن ہے ۔ مثلاً عربی زبان پر قدرت اس کی گرامر سے واقفیت قرآن کریم کے ہر مفسر کے لئے ان باتوں کا جاننا ضروری ہے اس لئے قدیم تفاسیر کے اور ہوا نائے قرآن کریم کے ہر مفسر کے لئے ان باتوں کا جاننا ضروری ہے اس لئے قدیم تفاسیر کے اور دعفرت تھانوی کے وضع کردہ اصول میں بکسانیت پائی جاتی ہے۔ البتہ کہیں کہیں مولاناً نے ریڈ من سے دین کے اصول کے ملاوہ کہ چھاضا فہ اور تبدیلی کی ہے۔ اس کی قدیم تفاسیر کے اور دیڈ مفسر ین کے اصول کے ملاوہ کہ چھاضا فہ اور تردی کی کی ہے۔ اس کی قدیم تفاسیر کے اور

ب. بیان القرآن، جلدادل بس: ۲۵۴

تفسير بيان الفرآن اليك جائزه

یئے کیوں کہ ہر جگہ کے زبان ومحاورات پر خود مولانا کو عبور نہ تھا۔ دوسرے ہر علاقے کی زبان ومحاورات میں کچھ فرق ضرور ہوتا ہے اس لئے ترجمہ وتفسیر کے سمجھنے کا دائرہ محدود ہوجاتا،لہذا مولاناً نے کتابی زبان استعال کرنے کی کوشش کی ہےتا کہ ہندوستان کے حصہ کا ہر طبقہ بہآسانی سمجھ لے۔

علادہ اردو کی ادبی زبان استعال کی ہے۔ ٹکسالی محاوروں ہے گریز کرتے تھے، اس لئے کہ ان کے بیچھنے والے مقامی اور محدود ہوتے ہیں۔ عام فہم ادبی زبان سے سارے اردو داں مستفید ہو سکتے ہیں۔ کسی آیت کے ترجے یا تفسیر میں مختلف مفکرین کی آراء میں اختلاف ہوتو مولانا نے جس کو افضل سمجھا اسی کی رائے لکھ دی، ان کے ترجے اور تفسیر میں تقابلی جائزہ نہیں ہے اس لئے کہ اس سے موام کے شش وینچ میں پڑنے کا ڈرہے۔ بیان القرآن کے حواشی

(۱) پہلا حاشیہ بین السطورتر جمہ کے بعد توضیحی ترجمہ دیا گیا ہے، اس کی کیفیت سے ہے کہ توضیحی عبارت ہر کیمیٹ میں دی ہے اور ترجمہ کو مزید نمایاں کرنے کے لئے اس پر لائنیں بھی کھینچ دی ہیں۔

(۲) دوسراحاشید لفظ نف نکھ کر متعلقہ آیات کی مختصر تفسیر بیان کی گئی ہے۔ (۳) تیسرا حاشیہ تفسیر میں دوقتم کے عنوانات متنقلاً لگائے گئے ہیں، پہلا مضامین منصوصہ قرآن یہ کا ہے یعنی اگر چند آیات ایک ہی مضمون کی ایک ساتھ آئی ہیں تو ان کا مستقل عنوان قائم کردیا گیا ہے۔ مثلاً سورہ بقرہ کی آیات تا تا ہدی للے متقین سے پر قسنون تک مسلمانوں کی صفت بیان کی گئی ہے، اس کا عنوان 'صفات المؤمنین' لکھ دیا ہے۔ کو دسراعنوان ' مضامین تفسیر' کی بنیا د پر لگایا ہے مثلاً قصہ حضرت مولی وغیرہ۔ ہیں۔

ا بيان القرآن، جا، ص: ٣

(۵) یا نچواں حاشیہ'' بلاغت و فصاحت'' کے عنوان سے قائم ہے جس میں متعاۃ آمات کے حوالے سے بحث کی ہے۔ (1) جھٹا حاشیہ''ملحقات الترجمہ' کے عنوان سے ہے جس میں ترجمہ کی وجہ اور ترکیب بیان کی ہے۔ (۷) ساتواں جاشیہ 'الکلام' کے عنوان سے ہےجس میں متعلقہ آیات سے جوعقید ہ واضح ہوتا ہے اسے بیان کیا گیا ہے (۸) آٹھواں حاشیہ 'الروایات' کے عنوان سے ملتا ہے جس میں تفسیری روایات *کے طر*ق دمر دی عنہ کو بیان کیا گیا ہے۔ (٩) نوال حاشیہ تفسیری صفحہ کے بالکل نچلے حصبہ میں'' حواشی'' کے عنوان سے قائم کیا ہے اس میں عموماً ترجمہ وتفسیر پر دارد ہونے دالے اعتر اضات کے جوابات دیئے گئے ہیں۔ (۱۱) گیارہواں حاشیہ ' ربط' کے عنوان سے قائم ہے یعنی ایک سورہ کا دوسری سورہ سے یا ایک آیت کا دوسری آیت سے ربط، کہیں ضمناً بیان کردیا ہے اور کہیں با قاعدہ عنوان د ے کر بیان کیا ہے۔ (۱۲) بارہواں حاشیہ ''مسائل السلوک من کلام الملوک'' کے عنوان سے پہلے عربی

(۱۲) بارہواں حاشیہ 'مسائل السلوک من کلام الملوک' کے عنوان سے پہلے عربی میں پھر' در فع الشکوک ترجمہ مسائل السلوک' کے عنوان سے اردوتر جمہ کے ساتھ منسلک کیا گیا ہے۔ بید سالہ ۱۳۳۸ھ-۱۹۲۰ء میں لکھا تھا۔ ۱۳۳۹ھ-۱۹۲۱ء میں اس کا ترجمہ کر کے سائل کا سے ایس بیان القرآن کے حواشی پر منسلک کردیا۔ اس میں تصوف کے مسائل کا قرآن سے اثبات کیا گیا ہے۔

(۱۳) تیرہواں حاشیہ ہرجلد کے آخر میں منسلک کیا گیا ہے۔ اس کا نام ہے''وجوہ المشانی مع توجیہ الکامات دالمعانی''اس میں قر آنی تر تیب پر ہرجلد کے متعلقہ قراءت سبعہ کی قراء تیں جمع کردی ہیں، اصل کتاب عربی میں ہے، پھراس کا ترجمہ بھی ہے، اسے بھی تفسیر کے ساتھ محق کیا گیا ہے۔

ہے مثلاً''رسالہ رفع البناء فی نفع السماءُ' اس میں ایک سائل کے سوال آ سان تے کیا فوائد ہیں؟ کاجواب دیا گیا ہے۔

91

(۱۵) پندرہواں حاشیہ بیہ ہے کہ ہر جلد کے ساتھ دو فہارس منسلک ہیں۔ پہلی ''مضامین تفسیر'' کی دوسری'' مضامین منصوصہ قرآنی' کی جس میں اوسطاً ہزارت پندرہ سو تک عنوانات ہیں۔لیے

بیان القرآن کی دیگرخصوصیات

جیسا کہذکر کیا گیا ہے کہ بیان القرآن میں قرآن پاک کاسلیس اورا یک با محاورہ اردو ترجمہ ہے جس میں زبان کی سلاست کے ساتھ بیان کی صحت کی احتیاط بھی کی گئی ہے۔ حضرت تھانو کی رحمۃ اللہ علیہ کے اس ترجمہ میں دونوں خوبیاں یکجا ہیں یعنی ترجمہ اور زبان فضیح ہے۔ اس ترجمہ میں ایک خاص بات ہی بھی ملحوظ رکھی گئی ہے کہ اس زمانہ میں کم قنہی یا فضیح ہے۔ اس ترجمہ میں ایک خاص بات ہی بھی ملحوظ رکھی گئی ہے کہ اس زمانہ میں کم قنہی یا ترجموں کی عدم احتیاط کی وجہ سے جوشکوک قرآن پاک کی آیات میں عام پڑھنے والوں کو معلوم ہوتے ہیں۔ ان کا ترجمہ ہی اس میں ایسا کیا گیا ہے کہ کسی تا ویل کے بغیر وہ شکوک ہی ان ترجموں کے پڑھنے سے پیش نہ آئیں اور پھر قرآن پاک کے لفظوں سے عدول بھی نہ ہونے پائے۔ اس لئے کہیں کہیں مزید تھہیم کی غرض سے قوسین میں ضرور کی قسیر کی الفاظ بھی بڑھائے گئے ہیں۔ یقدینا ہے حضرت کی عظیم الشان خدمت ہے۔

اس کے مطالعہ سے اندازہ ہوتا ہے کہ انہوں نے قرآن کریم کے ترجے میں عوام وخواص دونوں کی فہم کی رعایت رکھی ہے، نہ تو اس قد رسادہ ہل اور مخصوص طبقہ کی زبان میں ترجمہ کیا ہے کہ ایک عام کتاب اور قرآن کریم کے ترجے کا فرق ہی نہ محسوس ہواور نہ اس قدر پیچیدہ اور مشکل الفاظ سے مزین کرنے کی کوشش کی ہے کہ ایک درمیانی درجہ کا طالب علم نہ سمجھ سکے البتہ جہاں گہری اور دقیق علمی بحثیں ہیں جوعلم کلام، فقہ، نحو، صرف، قراء ت جیسے مسائل سے متعلق ہیں ان کی وضاحت کے لئے قدیم مفسرین کے حوالے دیئے ہیں اور اکثر

ا بر مغير مي مطالعة قرآن بص: ١٢

ایسے نکات انہوں نے حاشے میں عربی زبان میں تحریر کئے ہیں صرف ان علماء کے لئے جو ان کو پڑھاور سمجھ سکتے ہوں کبوں کہ ان کا مقصد عوام کے لئے ایسے مسائل کے لئے نہ تھا جس کی وضاحت خودان کی تحریر سے اس طرح ہوتی ہے: '' حاشے کی عبارت عربی اس لئے تجویز کی ہے کہ عوام اس کود یکھنے کی ہوس ہی نہ کریں، درنہ جب زبان سمجھتے اور مضامین نہ بچھتے بہت پریشان ہوتے۔' لیکن ترجے میں انہوں نے عوام کا بھی لحاظ کیا ہے، اس کے لئے لکھتے ہیں: " بی نسیر مخصر یا ترجمه مطول کهه لیج عوام وخواص سب کے کام کا ہوگا۔" تفسير بیان القرآن : بیاس دفت باره جلدوں میں قرآن یا ک کی یوری تفسیر تیار ہوئی تھی، جس کو ڈھائی سال کی مدت میں مولانا نے تمام فرمایا تھا۔لیکن اب پیفسیر عموماً تین جلدوں میں اور دوجلدوں میں بھی شائع ہور ہی ہے،جیسا کہ اس کی تفصیل سابق میں آچکی ہے۔اس تفسیر میں سلیس وبامحاورہ حتی الوسع تحت اللفظ ترجمہ، پنچ (ف) کے اشارہ فائدہ ے آیت کی تفسیر میں ردایت صححہ اور اقوالِ سلف صالحین کا التز ام کیا گیا ہے۔ فقہی اور کلامی مسائل کی توضیح کی گئی ہے۔ لغات اور نحوی تر کیبوں کی تحقیق فرمائی گئی ہے۔ شبہات اور شکوک کاازالہ کیا گیا ہے۔صوفیانہادرذ وقی معارف بھی درج کئے گئے ہیں۔تمام کتب تفسیر کوسا منے رکھ کران میں سے کسی قول کو دلائل سے ترجیح دی گئی ہے۔ ذیل میں اہلِ علم کے لئے عربی لغات اور نحوی تراکیب کے مشکلات حل کئے گئے ہیں اور حاشیہ پر عربی میں اعتبارات دحقائق ادرمعارف الگ لکھے گئے ہیں۔ مآخذوں میں غالبًاسب سے زیادہ آلوی بغدادی حفی کی تفسیر روح المعانی پراعتماد فر مایا گیاہے۔ پیفسیر اس لحاظ سے حقیقةٔ مفید ہے کہ تیرہویں صدی کے وسط میں لکھی گئی ہے، اس لئے تمام قدماء کی تصانیف کا خلاصہ ہے اور مختلف دمنتشراس میں یکجامل جاتی ہیں۔ عام طور پر مجھا جاتا ہے کہ اردوتفسیریں صرف عوام اردوخوانوں کے لئے علماء لکھتے ہیں: · یہی خیال مولانا کی اس تفسیر کے متعلق بھی علماء کوتھا، کیکن ایک دفعہ اتفاق سے

مولانا کی پیفسیرمولاناانورشاہ صاحب نے اٹھا کر دیکھی تو فرمایا کہ میں بیہ بچھتا

تھا کہ اردو میں بیفسیر عوام کے لئے ہوگی مگر بیذہ علماء کے دیکھنے کے قابل ہے، خود میر اخیال بیہ ہے کہ قدیم کتب تفسیر میں رائح ترین قول مولانا کے پیش نظر رہا ہے۔ ساتھ ہی ربط آیات وسور کا ذوق مولانا کو ہمیشہ رہا ہے اور اس کا لحاظ اس تفسیر میں بھی کیا گیا ہے مگر چوں کہ ربط آیات کے اصول سب کے سامنے یک ان نہیں، اس لئے وجو ہے ربط میں قیاس اور ذوق سے چارہ نہیں۔ اس لئے ہر متند ذوق والے کے لئے اس میں اختلاف کی گنجائش ہے۔ اس طرح مفسرین کے مختلف اقوال میں سے کسی قول کی ترجیح میں زمانہ کی خصوصیات اور ذوق و وجد ان کا اختلاف بھی امر طبعی ہے۔ اس لئے اگر کلام سلف کے اصول متفقہ سے دور نہ ہوتو شکلی نہ کی جائے گ

مولانا انثرف على تقانون كى تفسير بيان القرآن كا اگر به نظر غائر مطالعه كيا جائر تو اندازه ،وتا ہے كه بيفسير نسبتاً عوام كے علماء كے لئے زيادہ مفيد ہے كيوں كه عالمانة تحقيق اور حوالے مولانا تقانوى نے اس طرح حاشيوں ميں تحرير كئے ہيں كه اس تفسير ميں عالمانه رنگ ماتا ہے۔ عربی ، فارس كے الفاظ اور مختلف علوم وفنون كى اصطلاحات كثرت سے استعال كى كى ہيں في خصوصاً دقيق عبارتوں كو جوعر بي ميں لائى كى ہيں جب تك عربى سے كافى مناسبت

اردوتر جمد البتہ شگفتہ اور اردو کے محاورات کا لحاظ رکھتے ہوئے کیا گیا ہے۔ جہاں ترجمہ میں وہ بین القوسین کوئی عبارت بڑھا دیتے ہیں اس سے بہت سے مسائل حل ہوجاتے ہیں لیکن پور ے طور پر مطلب وہی اخذ کر سکتا ہے جو مسئلہ متعلقہ پر گہری نظر رکھتا ہو۔ اس عبارت سے اعتر اضات اور شبہات رفع ہوجاتے ہیں ، لہٰذا بیان القرآن کا ترجمہ عوام کے لئے زیادہ نافع ہے بہ تابلہ تفسیر کے کیوں کہ بنیادی بات سے ہے کہ قرآن کی حقیق تفسیر حدیث نبوی ہے۔ اس کے لئے کسی بھی تفسیر کو بالخصوص ایسی محققا نہ تفسیر کو ای کی تعیق طور پر سمجھا جا سکتا ہے جب کہ حدیث پر گہری نظر ہوا ور سنت نبوی سامنے ہو۔ حدیث کے بعد جو دین کی سب سے بڑی بنیاد ہے وہ صحابہ کا تعامل ہے اور ان کے اقوال میں محدود رہ کر

تفسير بيان الفرآن ايك جائزه

اس لئے اہل سنت دالجماعت کے نز دیک صحابہ گاتمل ایک مستقل ججت ہے، جس کے ذریعہ شریعت اور کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ کے شمجھنے میں بڑی مددماتی ہے۔مثلاً اگر دوحد یثوں میں تعارض ہوتو امام مالکؓ کے نز دیک جس حدیث کو صحابة کا تعامل بالخصوص اہل مدینہ کاعمل شامل ہوتو وہ اس حدیث کوراج اور جحت قرار دیتے ہیں اورامام احمد بن صنبلؓ کے نز دیک اگر د دحدیثوں میں تعارض ہوجائے توجس حدیث کے ساتھ فتادیٰ صحابۃ کثرت ہے ہوں گے وہ اس حدیث کوتر جبح دیتے ہیں، جس سے واضح ہوجاتا ہے کہ امام مالکؓ کے نزدیک تو صحابہ کا جماعتی عمل حجت ہے اور امام احمد بن حنبل کی خزد یک ان کے جماعتی اقوال اور فتادی ججت ہیں۔اس سے پینتیجہ نکالا جاسکتا ہے کہ جب حدیث نبوی قرآن کریم کی حقیقی تفسیر ہے ادرجد یثوں کا تعارض کے دقت سمجھنا صحابہ ہے عمل اور قول کوسامنے لائے بغیر تفسیری بصیرت پیدانه کرسکے گااور نتحقیق وتنقید کاحق ادا ہوگا۔ چوں کہ بیان القرآن میں حدیث نبو گی اور آثار صحابہؓ کی پوری رعایت رکھی گئی ہے۔اس لئے اس تفسیر کوایک محققانہ تفسیر کہنا بے جانہ ہوگا۔ بیہ خصوصیت دوسری تفاسیر کے مقابلہ کے طور پرنہیں بلکہ تفسیر بیان القرآن کی اس خصوصیت کو مثبت انداز میں پیش کیا ہے۔عموماً تفاسیر میں اکثر مسائل میں مختلف اقوال سامنے لائے جاتے ہیں جن ہے آ دمی کاذ ہن تشویش میں مبتلا ہوجا تاہے کہ وہ س تفسیری قول کوراج قرار دےاور س کومرجوح، کیکن تفسیر بیان القرآن میں بجائے مختلف اقوال کے ایک ہی متفقہ راج قول بیان کردیاجا تاہے، جس کی وجہ سے قاری کا ذہن بجائے منتشر ہونے کے مطمئن ہوجا تاہے۔ بیان القرآن میں معرفت کارنگ بھی غالب ہے منجبا یہ ان خصوصیات کے بیان القرآن میں علم کے ساتھ معرفت کا رنگ بھی موجود ہے کیوں کہ مولانا تھانو کی عالم ہونے کے ساتھ عارف باللہ بھی بتھے جوان کے ذکراورادر مجاہدات کا بتیجہ تھا، اس لئے بیفسیر عالمانہ بھی ہے اور عار فانہ بھی جو کمال تحقیق اور جامعیت کی شان ہے۔

تفسير بيان الفرآن : ايك جائزه

95

چوں کہ مسلمانوں پر شفقت اوران کی اصطلاح کی فکر مولانا پر بہت غالب تھی ۔اس لئے وہ ہمیشہ ان کو گمراہیوں سے بچانے میں بجان و دل مساعی رہتے تھے۔اردومیں شاہ عبدالقادرصاحب اورحضرت شاہ رفيع الدين صاحب کے جوتر جے شائع تصودہ بالکل کافی تھے مگر نے زمانہ میں پہلے سرسید نے بضمنِ تفسیر اور پھرڈپٹی نذیر احمد صاحب نے اپنے نے اردوتر جے شائع کئے تو انہوں نے پہلی دفعہ پیکوشش کی اپنے جدید عقائد کو پیش نظر رکھ کر ترجمه کریں اوراولین نوجہ زبان کی طرف رکھیں اوراقوالِ سلف کی پرداہ نہ کریں۔اس طرزِ عمل نے علماء کو مضطرب کردیا اور ان کو ضرورت محسوس ہوئی کہ اس کی اصلاح کی جائے۔ حضرت نے اپنا ترجمہ اسی ضرورت کے تحت لکھا، پھراسی پر کفایت نہیں کی بلکہ مولوی نذیر احمر صاحب مرحوم کے ترجمہ کو بغور دیکھا اور اس کے اغلاط پر نشان زد کر ایک رسالہ اس ترجمه کے اصلاح پرلکھا۔جس کا نام اصلاح ترجمہ دہلو سے۔ قرآنیات سے تعلق حضرتؓ کے چندرسائل مولوی نذیر احمد صاحب کے ترجمہ کی عام اشاعت نے دہلی کے ایک بلند بانگ اخبار نویس مرزا حیرت کو حیرت میں ڈال دیا اور انہوں نے پہلے تو ڈپٹی نذیر احمد صاحب کے ترجمہ پراعتراضات شروع کئے اور پھراپنا ترجمہ چھپوایا، جس کی نسبت عام طور سے مشہور ہے کہ وہ ککھنؤ کے ایک عالم کا کیا ہوا ہے ،لیکن نام سے وہ مرزا صاحب کے چھپا ہے کیوں کہ مرزاصاحب خود عربی سے نابلد تھے۔ بہر حال مولانا نے اس ترجمہ کے اغلاط کی اصلاح يرجعى ايك رسالة تاليف فرمايا، جس كانام اصلاح ترجمة دبلوبير ب-بعض معاصرعلماء نے اردومیں قر آن شریف پر حواشی لکھے ہیں۔جن میں ربط آیات کا خاص طور سے اظہار کیا گیا ہے اور آیات کو بتاویل واعتبار سیاسی مسائل پر منطبق ہے اور اس تادیل داعتبار میں کہیں کہیں حدِ اعتدال سے قلم باہرنگل گیا ہے۔مولانا نے ان تا دیلات بعيده يرتنبيهات كلحيس، جن كانام التقصير في النفسير ہے۔ لاہور کےایک بزرگ نے قرآنی مطالب کوئی جلدوں میں'' تفصیل البیان فی مقاصد

تفسيرييان الفرآن الكب جائزه

الفرآن' کے نام سے جمع کیا ہے،اس کے مؤلف کی درخواست پراس میں جوشرعی نقائص نظرآئے وہ مولانانے'' الہادی کھیر ان فی وادی تفصیل البیان' کے نام سے ظاہر فرمائے۔ مولانا کے خاندان کی بعض لڑ کیوں نے مولانا سے قرآن مجید کا ترجمہ پڑھا تھااورا کنز آیات کی تفسیر وتقریر کوتحریر میں ضبط کرلیا تھا۔ وہ ایک مجموعہ ہو گیا اور اس کا نام'' تقریر بعض البنات في تفسير بعض الآيات' ركھامگروہ شائع نہ ہوسکا۔ رفع النباء في نفع السماء الذي جعل لكم الارض فراشاً والسمآء بناءً كي تفسیر ہے، جس میں بیان کیا گیا ہے کہ آسان سے کیا کیا فائدے ہیں۔ بددر حقیقت ایک سوال کے جواب میں ہے۔ احسن الإثاث في النظر الثاني في تفسير المقامات الثلث : سورهُ بقره كي نتين آيتوں كي تفسير یرنظر ثانی فرمائی ہے۔ اعمال قرآنی : قرآن مجید کی بعض آیات کے خواص جو ہزرگوں کے تجربوں میں آئے،ان کو بیان کیا گیا ہے۔ خواص فرقانی: اس کا موضوع بھی وہی ہے، اس کا ایک اور حصہ ہے، جس کا نام آثار تبیانی ہے۔ان رسائل سے مقصود عوام کونا جائز غیر شرعی تعویذ گنڈ وں اور عملیات سفلی سے بچا کر قرآنی آیات کے خواص کی طرف متوجہ کرنا ہے اور اس قشم کے بعض خواص احادیث میں بھی مروی ہیں۔ بیان القرآن سے استفادہ کرنے والے مفسر تن اس کے علاوہ اکثر مترجمین اورمفسرین نے مولانا کی بیان القرآن کی مدد سے اپنے ترجی د تفسیر کی بحمیل میں مدد لی ہے جیسا کہ مفتی محمد شفیع صاحبؓ نے جوان کے خلیفہ بھی تھے انہوں نے'' معارف القرآن' کے نام سے ترجمہ قرآن وتفسیر کا کام کیا جس میں مولا ناتھا نو گُ کے انداز بیان ادرطریقۂ کار کاعکس کافی حد تک نمایاں ہے۔ اسی طرح مولانا عبدالماجد در یابادی کی تفسیر ماجدی کے ترجمہ میں بھی مولانا تھانوی سے استفادہ کیا ہے۔ مولانا عبدالماجدصاحب بقحى ان کےخلفاء میں سے تھے۔

ہندوستان کے بہت سے متند تر اجم و تفاسیر مثلاً ترجمہ شیخ الہند مولا نامحمود الحسن و ترجمه موضح القرآن شاه عبدالقادر صاحبٌ ،تفسير حقاني ياتفسير فتح المنان، مواوي عبدالحق صاحبٌ وغيرہ کے تراجم وتفاسير کے ساتھ مولا نا اشرف علی تھانو کی کے اس اردوتر جمہ میں ایک مخضرادر جامع مدلل تفسیر ہے۔اس میں مختلف زادیۂ نگاہ ہےخواہ دہ لغوی ہوں یانحوی ، فقہی ہویا کلامی ہو،مناسب انداز سے بحث کر کے مطمئن کرنے کی کامیاب کوشش کی ہے۔ ان کی دیگرتصانیف کے علاوہ تفسیر بیان القرآن ان کے کارناموں کا شاہ کار ہے جس کا صحیح اندازہ وہی لگا سکتا ہے جس نے تفسیر کے حاشیوں اور حوالوں کا گہرےغور دفکر کے ساتھ تجزبیہ کرنے کی کوشش کی ہو۔ان کا بیلمی کارنامہ دراصل پورے اعتماد اور اطمینان کا حامل ہے۔انہوں نے قرآن کے مشکل مقامات کی تصریح اور تشریح میں اپنی علمی کوششوں کے علاوہ شرح صدر واطمینان قلب کے ساتھ قلم اٹھایا ہے۔ اسی لئے انہوں نے تفسیر کمل لکھنے ے بعد مقد مہ میں پہلی جلد کے بیر ظاہر کر دیا ہے کہ پورے قرآن کے ترجے دتفسیر میں دو تین مقامات ایسے آئے ہیں جن کی تفسیر میں ان کو پورے طور پر شرح صدر نہ ہو سکا ہے۔ لہٰذا اس کی دضاحت وتشریح اگر کوئی دوسرا کر سکے تو ضرور کرے تا کہ دوسروں کوخواص ہوں یاعوام زبادہ نفع حاصل ہو سکے۔

مولا نا تھا نوگ کی بیخو بی ان کے ایک عظیم مصنف اور بہترین مفسر ہونے کی دلیل ہے کہ دہ اپنی وسیع علمی تحقیقات کے باوجود وسعتِ نظر سے کام لیتے ہوئے دوسروں کے لئے موقع اور گنجائش کو بہتر سبجھتے ہیں اوراپنے کئے ہوئے علمی کام کو حرف آخر نہیں سبجھتے ۔

بیان القرآن میں شریعت ، معرفت دونوں موجود ہیں امام راز ٹی نے تفسیر کبیر میں لکھا ہے کہ'' علماء کی تین قشمیں ہیں : عالم باللہ، دوسرا عالم بامراللہ اور تبسر اعالم باللہ د بامراللہ ۔'' یعنی ایک عالم وہ ہے جواللہ کے قانون امرونوا ہی کو جانتا ہے اور دوسرا عالم وہ ہے جو

قانونِ شریعت کونہیں جانتائیکن اللہ کی ذات وصفات کی معرفت رکھتا ہے، تیسراوہ جوان دونوں چیز وں کوجانتا ہے۔

تفسير بيان الفرآن ايك جائزه

حضرت نھانویؓ ای تیسرے طبقے کے عالم شیھ جنہیں اللہ تعالیٰ نے علم شریعت اور طریق معرفت دونوں سے سرفراز کیا تھا اس لئے ان کی اس تفسیر میں بید دونوں شانیں موجود ہیں، اس لئے اس تفسیر کو بچھ کر پڑھنے والے کوعلم احکام اور معرفت ذات وصفات دونوں کے اثر ات سے کامل شرح صدر میسر ہوجا تاہے۔ چنانچہ حضرت تھا نویؓ نے خود بھی فرمایا ہے کہ بعض آیتوں کی تفسیر میں مجھے ایک ایک ہفتہ لگ جا تا اور جب تک مجھے اس میں منجا نب اللہ شرح صدر نہیں ہوجا تا تھا اس وقت تک میں ان کی تفسیر میں قلم نہیں اٹھا تا تھا۔

08

ان اہتمامات کے علاوہ جہاں حضرت تھانویؓ نے احکام کی آیات کی احادیث سے تفسیر وتشریح کی ہے وہاں ان سے متعلق فقہی احکامات کی تفصیل بھی بیان کردی ہے جس سے بیفسیر جامع حدیث وفقہ نظر آتی ہے۔ اپنی اس تفسیر میں مولانا تھانویؓ نے آیاتِ قرآنی سے مسائل تصوف کا بھی جگہ جگہ استنباط کیا ہے اور سلوک کے ہر مسلح کا ماخذ بیان کردیا ہے، اس لئے بیفسیر جہاں حدیث وفقہ سے بھر پور ہے وہاں احسان وتصوف سے بھی معمور ہے اور اس لئے اس تفسیر کوجس طرح محدثانہ اور فقیہا نہ طرز کی کہا جا سکتا ہے اس طرح صوفیانہ اور اس لئے اس تفسیر کوجس طرح محدثانہ اور فقیہا نہ طرز کی کہا جا سکتا ہے اس طرح صوفیانہ

الی تفاسیر کمیاب بی کہ جن میں بیک وقت حدیث وفقه اور تصوف جمع کر کے آیات کی تفسیر کی گئی ہو۔ بعض تفسیر یں خالص محد ثانہ رنگ کی لکھی گئی ہیں جیسے تفسیر ابن کثیر یا تفسیر در منثور وغیرہ ۔ بعض تفاسیر خالص تصوف اور طریقت کے نقطہ نظر ہے کھی گئی ہیں، جیسے شخ محی الدین ابن عربی کی تفسیر اور بعض تفسیر یں فقط علم کلام اور عقائد کے نقطہ نظر ہے کھی گئی ہیں ، لیکن حضرت تھا نو کی کی تفسیر ' بیان القرآن' ان علوم کی جامع ہے جس کی نظیر اردوز بان میں مشکل سے ملے گی ۔ اس لئے اگر اس تفسیر کو عدیم النظیر نہ کہا جائے تو کم از کم قلیل النظیر ضر در کہا جا سکتا ہے کیوں کہ بلا شبہ اردو کی دیگر تفاسیر میں بیخصوصیات یک نظر نظر ہیں آتی ہیں ۔

استیعاب مالۂ و ماعلیہ تفسیر ،یان القرآن میں بیڈصوصیت بھی ملتی ہے کہ جومضمون مولا ناتفسیر میں تحریر فرماتے ہیں وہ استیعاب مالہ و ماعلیہ کے ساتھ وضاحت فرمادیتے ہیں جیسے قرآن کریم کی

تفسيرييان الفرآن المك جائزه

آيت - : وَيَسُأَلُوُ نَكَ مَاذَا يُنْفِقُوُنَ قُلِ الْعَفُوَ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ الأَيْتِ لَعَلَّكُمُ تَتَفَكَّرُوُنَ فِي اللَّذُبِيَا وَالأَخِرَةِ بَ<sup>ل</sup> ترجمہ: لوگ آپ سے دریافت کرتے ہیں کننا خرچ کریں، آپ فرماد یجئے جتنا آسان ہو، اللہ تعالیٰ اس طرح احکام کو صاف صاف بیان فرماتے ہیں تا کہتم دنیا اور آخرت کے معاطے میں سوچ لیا کرو۔

اس آیت کے شمن میں تفسیر کرتے ہوئے حضرت تحریر فرماتے ہیں کہ: · · حَكم شانز دہم مقدارِ انفاق : وَيَسُعَلُوُ نَكَ مَاذَا يُنْفِقُون اللي قوله تعالىٰ فِي الدُّنيَا وَالآخِرَة اورلوگ ( آب مے دريافت كرتے ہيں كه (خير خيرات میں) کتنا خرچ کیا کریں، آپ فرماد یجئے کہ جتنا آسان ہو( کہ اس کے خرچ کرنے سے خود پریشان ہو کر دنیوی تکلیف میں پاکسی کاحق ضائع کر کے اخروی تکلیف میں نہ پڑ جاوے) اللہ تعالیٰ اسی طرح احکام کوصاف صاف بیان فرماتے ہیں تا کہتم (ان کوا حکام کاعلم حاصل ہوجاوے (اوراس علم کی وجہ سے ہر مل کے کرنے سے پہلے) دنیا وآخرت کے معاملات میں (ان احکام کو) سوچ لیا کرو (اور سوچ کر ہر معاملہ میں ان احکام کے موافق عمل کیا کرو)ف: مثلًا خرچ ہی کرنے کے باب میں جس کو دنیا وآخرت دونوں کے ساتھ تعلق ہے دنیا کے ساتھ بوجہ آلہ ٔ حوائج ہونے کے اور آخرت کے ساتھ ہوجہ آلہ ُ ثواب ہونے کے پہلے سوچ لیا کہ بیخرچ کرنا موافق حکم الہی کے ہے یا نہیں۔اگر ہواخرچ کیا درنہ نہ کیا اور اس حکم کی تفصیل ہیہ ہے کہ اگر کسی معصیت میں خرچ کرتا ہے تو مطلقاً ناجائز اور اگر اطاعت میں خرچ کرتا ہے تو اگر وہ اطاعت حد وجوب وفرضيت تک پېچې ہے مثلًا زکو ۃ وغيرہ تو خرچ کرنا فرض و واجب بےاورا گر حدفل تک ہے جیے معمولی خیر خیرات تو اگر کسی عیال وغیرہ کا اس میں حق ضائع ہوتا ہوتو خرچ کرنا ناجائز اور اگر کسی کاحق ضائع نہیں ہوتا

ل سوره بقره، آيت: ۲۱۹، ۲۲۰

100 لیکن خود پریشان ہو کرصبر نہ کر سکے گا تو بھی ناجا ئز درنہ جائز اور اگر وہ محل نہ طاعت بے نہ معصیت بلکہ مباح ہے جیسے فوا کہ ولذائذ میں تو اگر نبیت تقویت على الطاعة كى برتو ثواب براورا گرنيت تفويت على المعصيت كى برتو گناه ہےاورا گرمض دل ہی خوش کرنا ہےتو مباح ہے۔اس آیت میں نفل صد قات کا تحکم مذکور ہے،اس کی جوشرطیں ہیں احقر نے اثناءتر جمہ میں بھی ان کی طرف اجمالاً اشاره كردياب اوراس تقرير مي تفصيلاً لكهوديا ب\_والله اعلم على "في باب النقول اخرج ابن ابي حاتم من طريق سعيد او عكرمة عن ابن عباس ان نفرا من الصحابة حين امروا بالنفقة في سبيل الله اتو النبي عُلَيْ فقالوا لا ندرى ما هذه النفقة التي امرنا في اموالنا فما ننفق منها فانزل الله و يسئلونك ماذا ينفقو ان قل العفو و اخرج ايضا عن يحيىٰ انه بلغه ان معاذ بن جبل و ثعلبة اتيا رسول الله فقالا يارسول الله عَلَيْ إن لنا ارقاء و اهلين فما تنفق من اموالنا فانزل الله هذه الآية (اي و يسئلونك ماذا ينفقون الخ)<sup>"2</sup> چندتفسيرىمثاليس حضرت کی تفسیر سے چند مثالیں بطور نمونہ سورہ فاتحہ کا ترجمہ ذیل میں درج کیا جاتاہ۔ بسم الله الرحمن الرحيم. شردع کرتا ہوں اللّٰہ کے نام سے جو بڑے مہربان نہایت رحم والے ہیں۔ الحمد لله رب العلمين. سب تعریفیں اللہ کولائق ہیں جومریں ہیں ہر ہرعالم کے۔

ا بان القرآن، ج١٩٠، ١٥٣٠ ٢ بان القرآن، ج١٩٠٠

تفسيرييان القرآن: ايك جائزه

الرحمن الرحيم جو بڑے مہر بان نہایت رحم والے ہیں۔ ملك يوم الدين. جومالك بي روزجزاك اياك نعبد و اياك نستعين ہم آپ ہی کی عبادت کرتے ہیں اور آپ ہی سے درخواست اعانت کی کرتے ہیں۔ اهدنا الصراط المستقيم. بتلاديجتي بمكوراسته سيدهار صراط الذين انعمت عليهم. راستہان لوگوں کاجن پرآپ نے انعام فرمایا ہے۔ غير المغضوب عليهم ولا الضآلين. نه راستدان لوگوں کا جن برآ پ کاغضب کیا گیا ادرندان لوگوں کاجوراستد سے کم ہو گئے۔ حضرت مولانا اشرف على تقانوي في ترج ميں قرآني الفاظ ہي سے اسم فاعل اور قعل بنائے ہیں، مثلاً رب سے مربی، نعبد سے ہم عبادت کرتے ہیں، ستعین سے درخواست اعانت کی کرتے ہیں اور انعمت سے آپ نے انعام فرمایا، الضالین کا ترجمہ 'جوراستہ سے م ہو گئے'' کیا ہے، لیکن راستے سے کم ہونا محاورہ نہیں ہے۔ راستے سے کم ہونے کا مفہوم راستے سے غائب ہوجانا، مفقود ہوجانا، معنوى ہوجانا لكتا ہے۔ اس كى بجائے "راسته كم كرنا" بونا جائي -" راستد كم كرنا" محاوره بهى باور" ضالين" - مفهوم كى تحكي ترجمانى بھی کرتاہے۔ اللدتعالى تحلق م حضرت في ترج مي جمله كاخبر بميشه بصورت جمع استعال كى ب، مثلاً "جو بڑے مہربان نہایت رحم والے ہیں'' "جو مالک ہیں روز جزائے' وغیرہ۔اس ا بيان القرآن جلداول، ص: ٢٠

تفير بان القرآن ايك جائزه

طرح قرآن مجيد ميس جهال فاعل خداك ساته فعل بصيغه داحدآيا ب ترجمه فعل بصيغه جمع كيا ب مثلًا الله يستهزئ بهم حرز جمد مين 'اللد تعالى استهزاءكرر ب بي ان كساته با إنَّ اللَّه لا يستحيي كيرَ جمه مِنْ بال واقعى الله تعالى تونهيس فرمات، بي خصوصيت إن ک اردوتصانف میں بھی پائی جاتی ہے۔ چنانچہ' بہشتی زیور' سے دیئے گئے نمونہ عمارت ک آخری فقر ب' اللہ تعالی سب سے بچادین' میں بھی فعل بصیغہ جمع ہی ہے۔ اس <sup>ر</sup>تعلق ے پیسمجھا جاسکتا ہے کہ خدا تعالیٰ کے اسمائے ذات وصفات کے ساتھ ضمیر داحد کے استعال کوسوئے ادب سمجھتے ہیں اردوقواعد کا عام قاعدہ یہ ہے کہ فاعل داحد ہوتو فعل بھی داحد لاتے ہیں اور ضمیر بھی واحد لاتے ہیں۔ فاعل جمع ہوتو فعل بھی جمع لاتے ہیں اور ضمیر بھی جمع لاتے ہیں کمیکن کسی فرد کا احتر ام مقصود ہوتو فاعل ہونے کے باوجود فعل بھی جمع لاتے ہیں جب کہ کمین غیر معمولی ادب واحترام کے لئے چند خاص صورتوں میں صلہ واحد ہی استعال کیاجاتا ہے جیسے اللد تعالیٰ جو کچھ کرتا ہے ہماری بھلائی ہی کے لئے کرتا ہے۔ اللہ بڑا ہے اور سب كايالن والاب - بادشاه آيا-بادشا وعلم ديتاب - بادشاه فرياد سنتاب - دولها آيا- دولها نکا۔ یہ قاعدہ اس مفروضے پر جنی معلوم ہوتا ہے کہ جس کی برتری اور بزرگی مسلمات سے ہوتی ہے۔ اس کی اس امتیازی حیثیت کونمایاں کرنے کے لئے فعل جمع اور ضمیر جمع استعال کرنے کے لئے عام قاعدے سے ہٹ کرفعل واحداور ضمیر واحد ہی استعال کی جاتی ہے۔ دولہا کے لئے اس کی شخصیت برات میں ایس ہی اہم ہوتی ہے جیسے رعایا میں بادشاہ کی۔ غالبًاای لیے اس کونوشہ کہاجا تا ہے، کیکن ایسی بھی بہت سی مثالیں ہیں جن میں فاعل حضرت فضميرواحداستعال كى ب، مثلاً: لا يُكلف الله نفساً الآوسعها.

102

(ترجمه) 'اللد تعالی کی شخص کو مللف نہیں بنا تا مگر اسی کا جو اس کی طاقت (اور اختیار) میں ہو۔' اور حاشئے میں اسی آیت کے فائدہ (ف، م) کے تحت عبارت میں ضمیر واحد ہی استعمال کی ہے۔ف، میعنی ان امور کو واجب اور حرام نہیں فرما تا۔ آیت اَلْلُہ لا الٰہ الا هو الحی القیوم سورہ بقرہ کے رکوع مہم کی آیت بھی ہے اور سورہ آل عمران کی

ابتدائی آیت بھی مگرایک جگہ خمیر داحد استعال کی گئی ہے تو دوسری جگہ جمع ۔ دونوں مقام کے ترجے کو بالتر تنیب ذیل میں نقل کیا جاتا ہے۔

اللہ تعالیٰ (ایسا ہے کہ) اس کے سوا کوئی عبادت کے قابل نہیں، زندہ ہے، سنجالنے والا ہے (تمام عالم کا) ۔ <sup>نیٹ</sup> اللہ تعالیٰ ایسے ہیں کہ ان کے سوا کوئی قابل معبود بنانے کے نہیں اوروہ زندہ (جاوید) ہیں۔

سب چیزوں کے سنجالنے ولالے ہیں <sup>ہیں</sup> اس طرح کے دوعملیٰ ترجے سے بیہ بات خلاہر ہوتی ہے کہ حضرت تھا نو گ نے ایسے مواقع پر دونوں طریقے اختیار کئے ہیں۔

حضرت في سوره مدتر ميل حقى أتاسا الديقين كاتر جمر "بهال تك كه (اى حالت من) بهم كوموت آلمى كما ب اور ذي نذير احد كما أى آيت كرتر جمر " يهال تك (كه مرب يتحجير آنكو ب ديكما تو) بهم كو يقين آيا ' بر حضرت تعانوى صاحب في اعتراض كيا ب كه (يقين آنا بعن صحيح ب كه بهم برابر قيامت في دن كوجنلا الترب بيهال تك كه بهم كو موت آمي في في يين ريفظى اور لغوى معنى " بي شك ' اور " ميقين " ك بى بيل اتك كه بهم كو مرادى معنى بيل رتر جم ميل مرادى معنى كو بلاكين ميل ركهنا مناسب بوكاته كه محاورت كي خاطر خداك اصلى معنى بي احراض كر معنى كو بلاكين ميل ركمنا مناسب بوكاته كه محاورت كي خاطر خداك اصلى معنى بيل مرادى معنى كو بلاكين ميل ركمنا مناسب بوكاته كه محاورت كي مرادى معنى بيل مرادى معنى كو بلاكين ميل ركمنا مناسب بوكاته كه محاورت كي مناه عبدالقادر في ترجم ميل الفظ يقين بن استعال كيا ب - ( ترجمد ) ' جب تك آينچ به بر يعني آ في تاريخ ميل ' ليستعيفن الدين او توا الكتاب " كرتر جي ميل مولوى موت .... ' سوره مرثر بى ميل ' ليستعيفن الدين او توا الكتاب " كرتر جي ميل مولوى ماحب موصوف في لفظ منين ' بن استعال كيا ب - ( ترجمد ) ' بحب تك آينچ به ب مواحب .... کار مروك في مرادى الكتاب " كرتر جي ميل مولوى

ترجمہ دتفسیر کی زبان دیپان کے بارے میں فاضل مفسر حضرت تھا نوی نے خطبے میں خود ہی ہتا دیا ہے کہ بیڈر آن مجید کا آسان زبان میں ترجمہ ہے۔ اس میں تحت لفظی کی بھی بے سورہ بقرہ یہ بی

تغيريان الفرآن اليك جائزه

رعایت رکھی گی ہے، نیز بید کداس میں خالص محاور استعال نہیں کئے گئے ہیں وغیرہ وغیرہ۔ ان خصوصیات میں مقالہ نگار کی طرف سے ایک دوبا نئیں اضافہ کی جاتی ہیں۔ دہ یہ کہ تر ج میں جملوں کے آخر فعل ناقص کے اضافے سے ایسے جیلے جو پہلے نائمل اور غیر مفید معلوم ہوتے تھے اب مکمل اور مفید جملے معلوم ہونے لگے۔ اس سے ایک فائدہ تو یہ ہوا کہ عبارت میں ربط اور تحریر میں روانی پیدا ہوگئی۔ دوسر افائدہ یہ کہ تفہیم مطلب میں سہولت ہوگئی۔

104

اس قدر آسان اور مربوط ترجمہ خود ایک بڑا کارنامہ ہے اس پر متزاد بیر کہ مولوی صاحب نے جہاں تک ممکن ہو سکا ترجے کو لفظی رکھنے کی کوشش کی ہے۔ اس التزام اور اہتمام کے باوجود ترجے کوسلیس اور سلسل رکھنا مولوی صاحب کی قدرت بیان کا اعجاز ہے۔ دیگر تفاسیر کے در میان بیان القرآن

علوم قرآن مختلف فنون، لغت، بلاغت، اعراب، حدیث، فقہ، کلام، تصوف پر مشتمل ہے۔قرآن کے بارے میں کلمل واقفیت کے لئے ان علوم کی واقفیت ضروری ہوتی ہے۔اگر کوئی مفسر لغت یا بلاغت سے واقف نہیں ہوتو اس کی تفسیر قرآن کی صحیح ترجمانی کے مقام سے الگ بجھ جائے گی اور وہ کلمل ترجمانی نہیں ہوگی۔قرآنی علوم کو بجھنے کے لیے عقل و نقل دونوں پر کلمل عبور ہونا چاہئے۔جس مفسر کی صلاحیت عقل وفقل کے باب میں جس قدر وسیع دعمیق ہوگی، اس کی تفسیر اسی قدر وسیع اور عمیق ہوگی۔

اگراسلامی علوم وفنون کی روشن میں حضرت تھا نوئ کی تفسیر '' بیان القرآن' کودیکھا جائے تو ان کی تفسیر فن لغت ، بلاغت ، اعراب ، فقہ ، کلام ، حدیث اور تصوف سے مسائل ک جامع نظر آتی ہے۔ وہ ہر جگہ التزام کے ساتھ حاشیہ کی عربی وار دولغت میں علم لغت قرآن ، بلاغت قرآن ، حدیث قرآن ، تصوف قرآن ، فقہ کلام اور ہرجلد کے اخیر میں علم اعراب قرآن سے بحث کرتے ہیں اور قرآن کی فقہی خصوصیات ، کلامی آیات اور بلاغتی خصوصیات کی دضا حت کرتے ہیں۔

حضرت تفالویؓ جس طرز پر ہر باب کے لئے عنوان لگا کر لغت قرآن، ملحقات الترجمہ، مسائل انسلوک، البلاغة ، الروایات، الفقہ ، الکلام، وجوہ المثانی کے ذیل میں لکھنے

تفسير بيان القرآن: ايك جائزه

یں: اگر متوسط طبقہ کوسا منے رکھ کر لکھنے کے ، بجائے منتہی کے لئے لکھتے تو وہ عالم اسلام کی بے مثال تفسیر ہوتی مگر ان کے پیش نظر چوں کہ درمیانی درجہ کے علاء اور پڑھے لکھے لوگ تصاس لئے اس ذہن کے مطابق ان تمام علوم وفنون پر قرآنی آیات کی تفسیر میں بحث کرتے ہیں، مگر اس کے باوجود انہوں نے متوسط طبقہ کے لئے لکھا ہے۔ علاء بھی اس کے اشارات وعلمی مباحث سے یک ان مستفید ہوتے ہیں اور شاید بیان القرآن کی یہی دہ خصوصیات تھیں جنہیں دیکھ کر علامہ انور شاہ تشمیر کی نے کہا تھا: استفادہ کر سکتے ہیں۔''

عام طور برقر آن کریم کے مترجمین اور مفسرین نے اردوتر جمہ میں کہیں نہ کہیں کوتا ہی کی جسوائے شخ الہند مولا نامحمود الحسنؓ کے ترجمہ قر آن کے کیوں کہ انہوں نے تمام موقعوں پر شاہ صاحبؓ کی پیروی کی ہے۔

بيان القرآن اور كلاميات

قرآن کا سب سے اہم باب خدا کی ذات صفات، حشر نشر، جنت وجہنم وغیرہ کے کلامی امور پر شتمل ہے۔ وحدانیت ور بو بیت کے مسائل قرآن کی ابتداء سے لے کر انتہا تک تمام آیتوں میں پھلے ہوئے ہیں، اس لیے قرآن مجید کے مفسرین اپنی تفسیروں میں ان مذکورہ مسائل سے بحث کرتے ہیں اور ان کے ارد گرد پھلے ہوئے شبہات کی تر دید کرتے ہیں۔ کلامیات کے گرد گھو منے والے شبہات عموماً ہر دور میں کیساں ہوتے ہیں، البتہ ان کے انداز اور بعض جزئی تفصیلات میں اختلاف واقع ہوتا رہتا ہے، اگر چہ وہ مسائل اور شبہات محدود ہیں کین ہر دور میں ملحدین کی عظلی دیتے شیخیوں نے است کی موشدگا فیوں اس قدر کتا ہیں کہ میں کہ ایک کتب خانہ تیار ہو گیا ہے۔ ملحدین کی ان ہی عظی موشکا فیوں نے ہر دور کے مفسرین کو ان کے جواب دینے پر مجبور کیا ہے اور انہوں نے قرآن کے کلامیات کو مدل طریفہ پر تمام شبہات کورد کر کے پش کیا ہے۔

تغيير بيان الفرآن اليك جائزه

کلامیات پر ہونے والے اعتراضات چوں کہ عقلی ہوتے ہیں اس لئے مفسرین نے ان مسائل کی تفسیر میں عقلی دلائل سے کام لیا ہے بلکہ بعض مفسرین نے تو زمانہ کے عقلی رو سے متاثر ہوکراپنی تفسیر کی بنیاد ہی عقلیات پر دکھی ہے اور قرآن کی ہرآیت کی تفسیر عقلی طور پر کرنے کی کوشش کی ہے اور اس میں اس قدر غلو کیا ہے کہ قرآن کی تفسیر تحریف کی سرحد سے جاملی، جیسا کہ زمانہ قدیم میں فرقہ معتز لہ اور ان کے بعد آنے والے فرقہ باطندیہ اور قرار مطلہ نے کیا ہے ۔ معتز لہ نے یونانی فلسفہ سے مرعوب ہو کر قرآن کی تاویل شروع کی ، پھر ان کے بعد فرقہ باطندیہ نے عقل وفقل کے در میان تطبیق کی کوشش کرتے ہوئے تمام عقائد بلکہ عبادات تک کی تحریف کرڈالی۔

106

شیخ الاسلام امام ابن تیمید اپنی کتاب''التعیدیة' میں فرقد امامید کا تعارف کراتے ہوئے لکھتے ہیں کہ:

"ف القرامة الذين يضاهون الصائبه للفلاسفة و المجوس الشنوية حرفوا و عطلوا و حرفوا الايمان بالله و كذلك الايمان باليوم الآخرة، و كذلك عمل الصالح حتى جاءت به شريعه عن اسماء الاعمال انما هى رموز و اشارات الاحقافهم كقولهم ان الصفوا معرفه اسرارنا، و الصيام، كتمان اسرارنا، و الحج زيارة شيو خنا القدسين و امثال ذالك.

صابی فلاسفداور شنوی مجوس سے مشابہت رکھتے ہیں، انہوں نے تحریف کی اور احکام کو کالعدم کیا، انہوں نے ایمان باللہ، ایمان بالآخرۃ اسی طرح عبادت میں تحریف کی اور شریعت کے اندر وارد شدہ عبادات کے اسماء کورموز واشارات قرار دیا۔ چنانچہ ان کا کہنا ہے نماز ہمارے اسرار کا نام ہے اور روزہ اسرار کو پوشیدہ رکھنے کا اور ج ہمارے مقدس شیوخ کی زیارت کا نام ہے۔ اسی طرح دوسرے امور ہیں۔ اسی طرح فرقہ معتز لد کا تعارف کراتے ہوئے صاحب شرح عقائد ککھتے ہیں کہ: اسی طرح فرقہ معتز لد کا تعارف کراتے ہوئے صاحب شرح عقائد ککھتے ہیں کہ:

··و معظم خلافياته مع الفرق الاسلامية خصو صا المعتزلة لانهم اول فرقة اسسوا قواعد الخلاف لما ورد به ظاهرا المنة و جرى عليه جماعة الصحابة رضوان الله عليهم اجمعين في باب العقائد و ذلك لان رئيسهم واصل بن عطاء اعتزل عن مجلس الحسن البصري رحمه الله و يقرأ ان من ارتكب عنا قسموا المعتزلة وهم سموا انفسهم اصحاب العلماء والتوحيد ل خلاصہ بیر کہ مغتز لہ ایک گمراہ فرقہ ہے اس کا وجود حضرت حسن بصریؓ کے زمانے میں ہوا، اس کا بانی واصل ابن عطاء ہے۔معتز لہ کے نز دیک گناہ کبیرہ کا مرتکب ایمان سے خارج ہوجا تا ہے مگر وہ کفر میں داخل نہیں ہوتا یعنی نہ وہ مؤمن رہتا ہے نہ کا فر۔ حکیم الامت حضرت مولا نا اشرف علی تھانو کی نے جس زمانے میں تفسیر ککھی اس زمانہ میں اگرچہ معتزلہ اور فرقہ قرامطہ کا تو وجود نہ تھالیکن ان کے پیش آمدہ مسائل تھے ان مسائل کی اصليت بھی وہی قديم شبهات تھے جن کوجد يد طريقہ پر پيش کيا گيا تھا، جديد قالب ميں انہیں ڈ ھالا گیا تھااور علماء اسلام کواس کا جواب دینا تھا۔ حضرت حکیم الامت سے پہلے جن لوگوں نے اردومیں تفسیر سلکھیں اور مسائل کلا میہ سے بحث کرکے دورِجدید کے شبہات کو دور کرنے کی کوشش کی ان میں ایک نمایاں نام سرسید احمد خال کا بھی ہے۔ انہوں نے شبهات كودوركرن بح لئ عقلى طريقه اختيار كيااوراب طور برسائنتف طريقه سے روثن خیال لوگوں کوعلوم جدیدہ کے پیدا کردہ شبہات سے بچانے کی کوشش کی ، گویا انہوں نے جدید دور کے مطابق عقل دفقل کے درمیان تطبیق کی کوشش کی اور پورپ کے سائنس دانوں اور فلسفيوں كوشفى بخش جوابات دينے سے پہلے قرآن كى آيات كوعقل وسائنس كے مطابق ڈ ھالا، کیکن عقل نقل کے درمیان تطبیق کے سلسلے میں سرسید کے قلم میں بھی معتز لی اور باطنی مفسرین کی طرح شد پدلغزش آئی اور عقل وفقل کی تطبیق میں شرح وتفسیر کے دائرے سے نکل کرتاویل بے جا کی منزلوں میں آگئے یعض مرتبہ قرآن کی آیتوں کی ایسی تاویل کی کہ وہاں

ا شرح عقائد

تفسير بيان الفرآن ايك جائزه

تاویل کالفظ بھی استعال نہیں کیا جاسکتا۔سرسید کی اس تاویلی کوشش نے علماء کے ایک طبقہ میں جوسلف صالحین کے مسلک کے پابند شخصاوراس کو برحق سمجھتے شخصا یک نیجان پیدا کردیا اورانہیں ان کوجواب دینے پر مجبور کردیا۔

سرسید کے بعد عیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تھانویؓ نے کلمل تفسیر ''البیان القرآن' میں جدید شبہات کا جواب دیتے ہوئے تاویل وتح یف سے کا م نہیں لیا۔ اگر چہ انہوں نے بھی عقلی طور پر بعض مسائل کو ثابت کیا اور عقلی طور پر پیدا شدہ شبہات کی تر دید کی حکیم الامت تھانویؓ نے اگر چہ اس کا عنوان عقل وفقل کی تطبیق کا نہیں دیا ہے، لیکن دراصل عقل وفقل ہی کے پیدا شدہ شبہات کی تر دید کی ہے۔ اس لئے یہاں عقل وفقل کے درمیان تطبیق کے سلسلے میں ان کی رائے جاننا ضروری ہے کہ کیا وہ عقلیات وشر عیات کی تطبیق کو ضروری شیچھتے ہیں۔

نقليات يرعقليات كاانطباق

حضرت مولانا اشرف على تقانوي في في محمل بيان القرآن ميں نقليات كے عقلى ہونے كى صراحت كى ہے، ان كانظريہ ہے كہ اسلام كے اصولى مسائل مثلاً تو حيد ورسالت دغيرہ تمام تر عقلى مسائل ہيں، عقليات سے ان كاكوئى تصادم نہيں ہے بلكہ وہ عين مطابق عقل ہے، البتہ فروعات كاعقلى ہونا ضرورى نہيں ہے، البتہ اتنا ضرور ہے كہ وہ فروعات عقليات كے متعارض نہيں ہو سكتے۔

> جیسا کہ وہ سور ونخل کی ابتدائی آیات کی تفسیر کے خمن میں لکھتے ہیں کہ: ''اب دلائل تو حید سے سورت شروع ہوتی ہے جس میں زیادہ حصہ دلائل عقلیہ کا ہے کہ آیت خَلَقَ السَّموٰتِ اللہ سے دور تک چلا گیا ہے اور اس سے قبل آیت یُنَزِرُ الْمَلَئِکة میں اس تو حید کی دلیل نعلی کی طرف اشارہ ہے اور چوں کہ ضمون تو حید کامہتم بالشان ہے اس لئے سب سے اول اَتی اَمُدُ اللَٰهِ میں دعید کامضمون لایا گیا تا کہ اس سے متنبہ ہو کر توجہ کے ساتھ دلائل میں غور کریں اور ای اہتمام کے لئے دلیل نعلی میں اُن لدُو و امکر رہند ہے لئے لائے

ہیں اور دلائل عقلیہ میں اپنے انعامات کا ذکر بھی فرمایا ہے تا کہ اتیان امراور انزار سے تربیت اور ذکرنعم سے ترغیب ہوجائے کہ دونوں کو توجہ میں خاص دخل !"-C چنانچەاسى تناظرىيں دەايك جگەلكھتے ہىں كە: ''اسلام کے اصول یعنی تو حید و رسالت کے مسائل عقلی میں، جیسا آیت يَعْقِلُون سے اس طرف اشارہ ہے اور فروع کاعقلی ہونا ضروری نہیں۔ البتہ سی دلیل قطعی کے خلاف نہ ہونا ضرور ہے۔افسوس ہے کہ آج بھی نو خیز طبائع ان دونوں کومخلوط کر کے عجیب چکر میں پڑ جاتے ہیں جس کا آخری انجام بددین ب، خوب بجھلو لے حکیم الامت اس بات پر زور دے رہے ہیں کہ فروعات کاعقلی ہونا ضروری نہیں، یعنی پیضروری نہیں کہ عقلی دلیل سے ان کالیجیح ہوناسمجھ میں آجائے۔البتہ پیضرور ہے کہ فروعات ان عقلی دلائل سے متعارض نہیں ہو سکتے ، جن کی صحت پرا تفاق ہے۔جیسا کہان ک پہلی عبارت سے بیہ بات واضح انداز میں مترشح ہوجاتی ہے یہاں پراس کی وضاحت بھی ضروری ہے کہ حکیم الامت کا پینظریہ تطبیق بین العقل والنقل ہے۔ جوسلف صالحین کے نظریہ کے مطابق ہے۔ متقد مین میں پی نظر بی صراحت کے ساتھ امام ابن تیمید کے یہاں ملتا ہے، جنہوں نے عقل وقل کے درمیان تطبیق کے لئے ''کتاب الموافقہ' ککھی ہے۔ چنانچہ انہوں نے پی تصریح کی ہے کہ عقل وفقل کے درمیان کوئی تعارض نہیں ہے۔ ابن تيميه لکھتے ہيں: "المنقول الصحيح لا يعارضه معقول صريح قط، و قد تاملت ذلك في عامة ما تتنازع الناس فيه فوجدت ما خالف النصو ص الصحيحة الصريحة شبهات فاسدة يعلم بالعقل بطلانها بل يعلم بالعقل ثبوت نقيضها الموافق للشرع و هذا تامله في مسائل

ا بيان القرآن، ج ٢، ص: ٢٣٢ ع بيان القرآن، ج ٢، ص: ٩٢

الاصول الكبار، كمسائل التوحيد والصفات و مسائل القدر والنبوات والمعاد وغير ذلك و وجدت ما يعلم بصريح العقل لم يخالفه سمع قطع، بل السمع الذى يقال انه يخالفة اما حديث موضوع او دلالة ضعيفة. فلا يصح ان يكون دليلا لو تجرد عن معارضة العقل الصريح فكيف اذا خالفه صريح المعقول.<sup>11</sup>

عقل فقل ميں تطبيق كاطريقه

حَيم الامت تفانوی کے يہاں بھی چوں کہ عقل وفقل کی تطبیق میں وہی سلف صالحین کا نظریہ تھا، اس لئے انہوں نے نقلیات کو عقلیات سے قریب تر کیا اور اپنے زمانہ کے پیدا شدہ شہات زائل کرنے کی کوشش کی قرآنی آیت: وَ یلْقَوْمِ لاَ اَسْئَلُکُمْ عَلَيْهِ مَالاً، اِنُ اَجُرِ یَ اِلَاً عَلَی اللَّهِ. ۲

(اے میری قوم میں تم سے اس (تنبلیغ) پر کچھ مال نہیں مانگتا، میرا معادضہ تو صرف اللہ کے ذمہ ہے) کی تفسیر میں حضرت فرماتے ہیں کہ:

<sup>۲</sup> مال کی شخصیص اس لئے کی گئی کہ اکثر مدعیان کاذب کا مقصود مال ہی ہوتا ہے اور جاہ بھی اگر مطلوب ہوتی ہے تو اکثر مال ہی کے لئے چنا نچہ مشاہدہ ہے اور کفار نے مؤمنین کواراذل اس لئے کہا کہ وہ اکثر غریب لوگ تصاور پیٹے بھی ایسے کیا کرتے تھے جوعر فاحقیر ہوتے ہیں اور کفار جوان کی سخاوت رائے کے مثبت اور فضل نافی ہوئے چوں کہ ثبوت نبوت اس کے جواب پر موقوف نہ تھا، اس لئے اس کی ضرورت نہ ہوئی و نیز جواب ہد یہی بھی ہے وہ یہ کہ قبول چن کے باب میں خاصة یہ دعویٰ نفی و اثبات مذکور کا بالمشاہدہ باطل ہے، ایسے لوگ چن کو بہت جلد قبول کرتے ہیں ۔ چنا نچہ حدیث میں یہ بھی مضمون آیا ہے کیوں کہ ان میں کبر و نیر ہو وانع نہیں ہوتے پھر اس سے بڑھی صفون آیا ہے کیوں کہ ان میں کبر و نیر ہو وانع نہیں ہوتے پھر اس سے بڑھ کی صفون آیا ہے کیوں کہ ان میں کبر و نیر ہو وانع نہیں ہوتے پھر اس سے بڑھ کو سلامت رائے اور فضل کیا ہو گا اور یہ ار در ہتار شاہ مشل ہوں ہوں تو بی ہوں ہوں تا ہوں کہ ہوں کہ ان میں کبر و نیر ہو موانع نہیں ہوتے پھر اس سے بڑھ کی صفیوں آیا ہے کیوں کہ ان میں کبر و نیر ہو وانع نہیں ہوتے پھر اس سے بڑھ کی سے مون آیا ہے کی ہوں کہ ان میں کبر

فيربيان القرآن: ايك جائزه

الله جوکها گیا کدولیل کے بعد المذبعاد موغ نہیں وجہ ہیہ ہے کہ بعض امور غیر مدرک بہ محض العقل مستبعد ہوتے ہیں لیکن امکان کے ساتھ جب صدق مخبر منظم مہوجا کے تو مرتے وقوع ہوتا ہے، البند اگر دلیل عظی یا شرع مقتصی امتناع کو ہے تو وہ استبعاد مقبول ہے بلکہ اس سے بڑھ کر امتناع کا قائل ہونا واجب ہے۔ <sup>علی</sup> وہ استبعاد مقبول ہے بلکہ اس سے بڑھ کر امتناع کا قائل ہونا واجب ہے۔ <sup>علی</sup> اس عبارت میں نقل کو عقل سے قریب کرنے کی کمل کو شش کی گئی ہے۔ ساتھ ہی انہوں نے التر اماً دور حاضر کے پیدا شدہ تمام شبہات کا استبعا بندیں کیا بلکہ شہبات کے جواب دینے میں صرف ان شبہات کو خاص کیا ہے جن کا مرجع کوئی دلیل صحیح تق جیسا کہ حکیم الامت نے اپنی نیچ کے بارے میں اپنے مقد مدین لکھا ہے، دوہ لکھتے ہیں: مشہبات کے جواب دینے میں صرف ان شبہا ت کو خاص کیا ہے جن کا مرجع کوئی دلیل صحیح تق جیسا کہ حکیم الامت نے اپنی نیچ کے بارے میں اپنے مقد دمدین لکھا ہے، دوہ لکھتے ہیں: مشہبات کے جواب دینے میں صرف ان شبہات کو خاص کیا ہے جن کا مذع ہو کھتے ہیں: اس کوئی دلیل صحیح تھی ، جیسے کوئی آیت یا کوئی حدیث 'نیا کوئی امر ثابت بالعقل یا بلکس 'ناور جن کا منشاء کوئی امر صرت کنہیں ہے بلکہ وہ خود بلا شہد دعولی بلا دلیل ہونی کی سے مستبع کوئی امر صرت کن ہیں ہے بلکہ وہ خود بلا شہد دعولی بلا دلیل

ذات وصفات سے متعلق شبہات میں ایجاز واعجاز

اس طرح انہوں نے مباحثہ کلا میہ متعلقہ ذات وصفات وغیرہ میں وارد شرہ شہات کو انتہائی ایجاز واعجاز کے ساتھ رفع کیا ہے اور طبقہ خواص اور طبقہ عوام دونوں کے ذہن کو لطحوظ رکھا ہے۔ کلامی بحث میں جہاں طبقہ خواص علماء کو بیچیدہ بحث پر متنبہ کرنا ہوتا ہے وہاں وہ حاشیہ کی عربی عبارت میں تحریر کرتے ہیں اور اعتر اضات کو دفع کرتے ہیں، لیکن اس میں بھی اختصار ہی سے کام لیتے ہیں۔ انہوں نے کلامی بحث کو زیادہ پھیلایا نہیں ہے بلکہ شبہات واردہ کو اختصار کے ساتھ صرف مند فع کیا ہے۔ مثلاً سورہ اخلاص کی تفسیر میں حضرت فر ماتے ہیں کہ اختصار کے ساتھ صرف مند فع کیا ہے۔ مثلاً سورہ اخلاص کی تفسیر میں حضرت فر ماتے ہیں کہ اختصار کے ساتھ صرف مند فع کیا ہے۔ مثلاً سورہ اخلاص کی تفسیر میں حضرت فر ماتے ہیں کہ اختصار کے ساتھ صرف مند فع کیا ہے۔ مثلاً سورہ اخلاص کی تفسیر میں حضرت فر ماتے ہیں کہ: ان منظر کی العبادة ان سب کا الطال اللہ احد میں ہو گیا۔ مشرک فی الا ستعانہ اس کا

ابطال الله الصَّمَد ميں ہو گيا، پن جملہ اولى ميں صمون ايتاك نغبند اور جملہ ثانيه ميں ايتاك نست عين كاداخل ہو گيا مدى اہنا ذبنات اس كا ابطال لم يَلِد ميں ہو گيا۔ معتقد الو جيت بعض بشر و جنات اس كا ابطال لم يُولد ميں ہو گيا يعنى بيدلوگ مولود بيں حق تعالى مولود نبيں كيوں كه سلزم حدوث معتقد مما تكت جيسے بحوس كہ يز دان اور اہر من كے قائل بيں اُس كا ابطال لم يَكُن لَهُ

قواعد منطقيه كى رعايت حضرت تقانوى مشكلمين كے مباحث عقليه كواپنى تفسير ميں سميٹ كرقارى كەذىن كو پراگندە و پريثان نہيں كرتے ہيں بلكه خلافيات سے انہوں نے احتر از كيا ہے اور اگر كہيں خواص كا خيال كرك ذكر بھى كيا ہے تو عربى عبارت ميں تا كەخفى الاستنباط فقهيات وكلاميات ميں عوام نه پڑيں بلكه كلاميات كے عقلى دلاكل بيان كرتے وقت بھى ان كا انداز بيان خالص على اور منطق ہوتا ہے اور دلاكل ميں انہوں نے منطقى قواعد كى پورى رعايت كى ہے۔ وہ اپن مقد مە ميں خود كھتے ہيں:

ب جس كالطف اذكياء اورعلاء ك جى سے يو چھنا چا ہے -" ب ب جس كالطف اذكياء اور علاء ك جى سے يو چھنا چا ہے -" ب مثلاً سورہ جا ثير كى آيت نمبر ۵ كى تفسير ميں حضرت فر ما يا باو جود يكه دلاكل " اہل ايمان و اہل ايقان كے لئے جو ان دلاكل كا ہونا فر ما يا باو جود يكه دلاكل عقليه ہيں جيسا كه لِقَوْم يعقلون اس پردال بوايان و ايقان سے عام ب بالقوہ و بالطلب و بالحصول اور عقلى دليل اس ميں بھى نظر اور طلب ضرورى ب اور فو اصل كا اخلاف مؤ منين ، يو قنون اور يعقلون اور يعنى كلام ب ...

ل بان القرآن، ج ٢ ص ٢٩٢ ٢ اينا م ٢٠ ٣ بان القرآن، ج ٢٠ ص

| تغيير بيان الفرآن : أيك جائزه                                                                                                                                                      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| یہاں حضرت نے قواعد منطقیہ کی رعایت کے ساتھ جس ایجاز اور گفنن کلام کو طحوظ رکھا                                                                                                     |
| ہے وہ یقبیناً آپ <sup>ہ</sup> ی کا حصہ ہے۔                                                                                                                                         |
| ، کیکن مدلولات کی تقریر حضرت حکیم الامتؓ نے جس انداز ادرا ختصار سے کی ہے اس                                                                                                        |
| کو گہری نظر سے پڑھنے والے علماء ہی شمجھ سکتے ہیں، جوعلوم اربعہ منطقیہ سے دانف ہوں،                                                                                                 |
| چوں کہان کے پیش نظر علماء مدارس بھی تھے اس لئے ان کی زبان میں کلام کیا ہے، کیکن اس کا                                                                                              |
| ،<br>مطلب پنہیں ہے کہ انہوں نے جدید ذہن کی رعایت نہیں کی ہے بلکہ انہوں نے جدید تعلیم                                                                                               |
| یافتہ لوگوں کے شہبات کی بھی رعایت کی ہے اوران کا جواب اس قدر سلیس مخضر دیتے ہیں                                                                                                    |
| کہ ہمام شکوک منٹوں میں ختم ہوجاتے ہیں ، کیکن ظاہر ہے کہ حضرت تھا نو کؓ جدید علوم کے                                                                                                |
| پیدا کردہ تمام شبہات سے واقف نہ تھے اور نہ انہوں نے ان کتابوں کو پڑھا تھا، اس لئے                                                                                                  |
| بیت سے ایسے نظریات کی تر دیدان کی تفسیر میں نہیں ملتی ہے جوجد ید دور کی پیدا کرد ہہ یں۔<br>بہت سے ایسے نظریات کی تر دیدان کی تفسیر میں نہیں ملتی ہے جوجد ید دور کی پیدا کرد ہہ یں۔ |
| اہت بعض جگہوں پرانہوں نے آیات کی تشریح ہی ایسی کی ہے جس سے پیش آمدہ شبہات ختم                                                                                                      |
| ہجمہ میں بدی پی بیلی میں ہے ہوئی ہے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہیں تا کہ یہ<br>ہوجاتے ہیں۔ یہاں ہم مسائل کلامیہ میں سے چند کولے کرناقدانہ جائزہ لیتے ہیں تا کہ یہ                         |
| معلوم ہو کہ علیم الامت نے علم کلام کی پیچیدہ بحثوں میں کون ساطریقہ استعال کیا ہے،                                                                                                  |
| کہاں تک شبہات کی علمی تنقید میں وہ کامیاب ہیں اور انہوں نے اپنے نوک قلم کو تاویل و                                                                                                 |
| تريف سے من قدر بچايا ہے۔<br>تحريف سے من قدر بچايا ہے۔                                                                                                                              |
| حیس مالامت کاقلم کلامیات میں اشاعرہ دماترید بیر کے نقشِ قدم پر چلتا ہے اور انہوں                                                                                                   |
| زءۃائد سم باب میں اس سے بالکل انحراف نہیں کیا ہے۔ذات وصفات کے باب میں                                                                                                              |
| تشریح کرتے ہوئے انہوں نے امام مالک کے اس جملہ کی پیروی کی ہے جسے انہوں نے                                                                                                          |
| استویٰ علی العرش کے بارے میں پوچھنے دالے سے کہا تھا کہ:                                                                                                                            |
| "الاستوا معلوم، واليكف مجهول، والايمان به واجب والسوال                                                                                                                             |
| 2" 70 1 10                                                                                                                                                                         |
| عله بدعه.<br>اسمسلک کی تشریح کرتے ہوئے آیت وَ اِذَا سَساَلُکَ عِبَسادِی عَنِّی فَلِنِّی                                                                                            |
| ا. حاشیہ بیان القرآن، جل۲ <sup>ج</sup> ص: ۳                                                                                                                                        |

تفير بان القرآن ايك جائزه

 قَرِيب أجوب دعوة الداع اذا دعان میں لکھنے ہیں: ''اور اے محر ( علیل ) جب آپ سے مبر ے بند ے ( قرب اور بُعد کے ) میر ے متعلق دریافت کریں تو آپ مبری طرف نے اُن نے فرماد بیجئے کہ میں قریب ہی ہوں اور با سنٹناء نامناسب درخواست کے منظور کر لیتا ہوں، ہرعرض درخواست کر نے والے کی جب کہ وہ میر ے حضور میں درخواست دے۔ 'کے فاکدہ کے عنوان سے لکھتے ہیں: اگے فاکدہ کے عنوان سے لکھتے ہیں: ن یہ جو فرمایا کہ جب دریافت کریں، سوایک شخص نے دریافت کیا تھا اور یہ جو فرمایا کہ میں قریب ہوں تو جیسے حق تعالیٰ کی ذات کی حقیقت بے چون و چگوں ہونے کی وجہ سے ادراک نہیں کی جاسکتی، ای طرح ان کی صفات کی حقیقت بھی معلوم نہیں ہو کتی لہٰذا ایسے مباحث میں زیادہ تفتیش جائز نہیں، اجمالاً اتنا سمجھ لیں کہ جیسی ان کی ذات ہے، اُن کی شان کے مناسب ان کا قرب بھی ہے۔

تاویل کے باب میں مسلک اشاعرہ اور ماترید بیر کالحاظ

قربِ خدادندی کے بارے میں انہوں نے تاویل سے بالکل کام نہیں لیا اور نہ یہ بحث کی کہ قرب سے مراد قرب ذاتی ہے یا صفاتی ، البتہ وہ مطلقاً تاویل کے منکر بھی نہیں ہیں جیسا کہ'' بیان القرآن' کے حاشیہ پر رسالہ۔'' التو اجہ بیا یہ یعلق بالتشابہ'' میں انہوں نے اس کی صراحت کی ہے بلکہ ان لوگوں کی تغلیط بھی کی ہے جو مطلقاً مسلک تا ویل کو باطل کہہ کر ہزاروں اہل حق کی تصلیل کرتے ہیں۔تاویل کے باب میں حضرت تھا نوگ کا مسلک اشاعرہ اور ماترید بیہ کا ہے جو تا ویل کو جائز قرار دیتے ہیں اور ذات وصفات کے باب میں نماونی التا ویل نہیں کرتے۔

سورہ یونس کی آیت فَان کُنْتَ فِنْ شَكِّ مِّمَّا اَنُزَلْنَا اِلَیُک الْح کی تفسیر ماتریدیہ کے مسلک کو کھوظ رکھتے ہوئے اور مخالف نظریات کی لطیف انداز میں تر دید کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ: ل بیان القرآن، نی اہم: ۱۰۵ بی ایسنا

تفسير بيان الفرآن الك جائزه

··· ظاہر میں خطاب آپ کو ہے مگر مقصود خطاب دوسروں کو ہے، آپ کو خطاب کرنے میں ایک مبالغہ ہے، اس دلیل کی کفایت میں کیوں کہ صاحب دی جو بلا واسطتلقى من اللدومن الملائكة كرتاب جب تلقى من اہل العلم جوّلقى من الله کاداسطہ ہےاس کے لئے کافی ہوگی جوتلقی بلاداسطہ کر ہی نہیں سکتا اس کے لئے وہ تقی بواسطہ درجہ اولی کافی ہوگی۔ پیتو اول خطاب کی توجیہ ہے اور اخیر خطاب فلاتکونن ولاتکون فتکون میں مبالغہ ہے افتراء وتکذیب کے قابل نہیں ہونے میں کیوں کہ جس ذات میں اس کا احتمال بھی نہیں جب اس کوروکا جاتا ہے تو جس میں احتمال ہے اس کوتو بدرجہ اولی روکنا جائے اور مزول آیت کے وقت آپ نے اپنے مقصود بالخطاب نہ ہونے کوان کفظوں میں سے ظاہر فرما دیا: لا اشک ولا اسئال اخرجه عبدالرزاق و ابن جرير عن قتادة مرفوعاً مرسلاً كذا في الدر المنثور . اوربه بات كتلقى من ابل العلم صاحب وی کے لئے کیسے کافی ہوسکتی ہے سووجہ پیرے کہ وہ اہل علم متبوع نہیں بلکه ناقل میں اور اس میں کوئی اشکال نہیں اور یہ بات کہ اہل کتاب تو خود تكذيب كرتے تھے، پھران سے يو چھنا كيے بتلاديا كيا۔ اس كا جواب من حیث القراءة کے لفظ میں خود تقریر ترجمہ میں موجود ہے یعنی جب وہ اصل مضمون کو پڑھدیں تواخفا *نہیں ہ*وسکتا۔'<del>'</del> حضرت تھانویؓ کےغلوفی التاویل نہ کرنے کی مثالیں'' بیان القرآن' میں پھیلی ہوئی

ہیں۔وہ ان تمام مقامات پر جہاں ہندوستان کے دوسرے مفسرین مثلاً سرسیداحمد خاں وغیرہ جدید علوم اور سنتشرقین سے متاثر ہو کرلغزش کھا گئے ہیں وہاں ان کاقلم مسلک سلف پر انتہا تک ایجاز واعجاز اور معقول انداز میں چلتا ہے۔

مئله رفع عيسى عليه السلام حضرت حکیم الامت تھانو کؓ کے فکر کی صلابت و درشگی اور افراط وتفریط سے سلامت رو کی اور

ا بان القرآن، ج٢ م ١٩٩

تطبيق مين عقل وفل كى بهترين مثال سوره آل عمران كى بحث رفع عيسى عليه السلام ب، جهان انهون في سينكر ون صفحات كانچور اس طرح عقلى وفقى انداز مين پيش كيا ب كه قرآن كاذكى طالب علم پھڑك المصتاب، اس بحث ميں جہان ان كے بهم عصر اور ان سے قبل سرسيد دغيره لغزش كھا گئے تصانبون في مستشرقين كے مباحث سے مرعوب ہوئے بغير قرآن كے مد عا ومنشاء كى بيروى كى بے اور بے جاتا ويل سے احتراز كيا ہے۔ يہان ان كى بحث كا پچھ حصه نقل كيا جاتا ہے۔

"يہود کہتے تھے کہ عیسیٰ عليہ السلام مصلوب ہو کر دفن ہوتے اور پھر زندہ نہيں ہوتے اور عيسائی کہتے ہیں کہ بعد صلب و دفن کے زندہ ہو کر آسمان پر گئے۔ قرآن مجيد نے ال قول" مَا فَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ" سے دونوں کی ففی فرمادی اوران کے منشاء اشتباہ پر "وَلٰکِنْ شُبِّهَ لَهُمْ" میں تنبید

اگرکوئی منکر و مدعی تواتر کا ہوتو جواب ظاہر ہے کہ وہاں موافقین تو خوف کے مارے جمع تصنیس، صرف مخالف یہودی تھے، سواولا وہ قلیل جوتو اتر کے لئے کافی نہیں، ثانیا تصرف الہٰی سے ایک شخص ان کا ہم شکل بنادیا گیا، ان کوخو داشتہا ہ ہو گیا اور بقول بعض علاء حاضرین کے غلط خبر اڑا دینے سے غائبین پر امر مشتبہ ہو گیا۔ بہر حال مشاہدہ نہ رہا، ثالثاً ان کا عدو ہونا خود بحوز تو فق علی الکذب ہے، پس شرائط تو اتر کے مفقو دہوئے۔

مزیدا شکالات کور فع کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

" تنبيه خدودى: تقرير تفير - بعض ان لوگوں كى غلطى ظاہر ہو كئى جو آج كل دعوىٰ بلادليل كرتے ہيں كہ حضرت عيسىٰ عليه السلام كى وفات ہو كئى اور آپ مدفون ہو گئے اور پھر قيامت كے قريب تشريف ندلا ويں گے اور اس بنا پر جو احاديث عيسىٰ عليه السلام كى تشريف آورى كے متعلق ہيں ان ميں تح يف كى ہے كہ اس سے مراد مثيل عيسىٰ ہے اور پھر اس مثيل كا مصداق اپنے كو قر ارديا ہے اور اس مدعا كے كل شبہات كے دوامر ہيں، ايك نعلى، دوسر اعظى فعلى يو كم يہ كہ

تغيير وإلى القرآن أيك جائزه

حن تعالیٰ نے آپ کے بارے میں لفظ منصو قلیک فر مایا ہے۔ عقلی یہ کہ جسد عضری کا آسان پر جانا محال ہے اور اس بنا پر قصہ معران میں تادیل کی ہے۔ نقلی دلیل کا جواب ظاہر ہو گیا کہ اگر منصو فلیک کے معنی دفات کے بھی لئے جاویں، تب بھی یہ وعدہ باعتبار وقت نز ول من السماء ہے۔ اس سے دقوع موت یانفی رفع یا حیات فی الحال کی لازم نہیں آتی اور دوس دلائل سے دفع د حیات تابت ہے۔ پس اس کا قائل ہونا ضروری ہے۔ رفع تو آ بت " دَفَعَه مُعَهُ السَلْمَه" سے جوابِ حقیق معنی کے اعتبار سے نص ہدفع الجسد میں بلا اور بلا تعذر معنی حقیق کے مجازی لینا ممتنع ہے اور دلیل تعذر مفقود ہے اور حیات احد ور میں داخل ہو جائل ہو ہو ہوں ہو ہو ہے اور حیات

117

حضرت تھانویؓ نے پیہاں علامہ انور شاہ کشمیریؓ کی کتاب''التصریح بما تواتر فی نزول اسے''اور امام سیوطیؓ کی'' الدر المنشو ر''وابن اثیر سے احادیث نقل کیا ہے، پھر علاءامت کا اجماع نقل کیا ہے اور عقلی دلیل کے جواب میں لکھا ہے:

"اور عقلى دليل كے جواب كے لئے "إنَّ اللَّهُ عَلَى تُحَلِّ شَيْءٍ قَدِير "كافى ج، البتہ جو امور متنع بالذات بيں وہ عموم شى سے متثنى بيں، ان كا عدم وقوع يقينى بے اور رفع الجسد كا امتناع نہ ثابت ہوا اور نہ ثابت ہو سكے گا۔ پس دعوىٰ مدى كامحض باطل اور گراہى ہے اور تحريف احاديث كى بناء الفاسد على الفاسد ہے يہريقين مصداق ترضي بلامرن جے دوسر اشخص ايسے مثيل ہونے كا بخ لئے دعوىٰ نبيس كرسكتا - "

حضرت تقانوی کافقہی ونطقی طرز استدلال حضرت تقانوی نے اس بحث میں منطقی وفقہی طرز پر استدلال اور فقہی منطقی اصلاحات کا استعمال کیا ہے محموم ہن ، امتناع ، بناءالفاسد علی الفاسد ، ترخیح بلامرزے اس بحث کے علادہ بھی انہوں نے دوسری جگہوں پر بحث کرتے ہوئے منطقی قواعد داصول کی رعایت کی ، جس کا ل بیان القرآن ، ج ۲۰۹۰ ۲۳

تفسير بيان الفرآن ايك جائزه

اہم ترین فائدہ توبیہ ہوا کہ ہے کہ جس وقت وہ کتاب لکھر ہے تتھا در جن لوگوں کوسا منے رکھ کر تفسیر کرر ہے تھےان کا دیاغ منطقی طرزِ استدلال اور منطقی اصطلاحات سے مانوس تھااوراس طرز کواختیار کرنے سے طویل خامہ فرسائی سے نجات مل گئی ہے جس کا نتیجہ یہ ہوا ہے کہ ان کی تفسير جامعيت كى شكل ميں آگئ ہےاور تمام مباحث ضرور بياس كے اندر جمع ہو گئے ہيں۔ حضرت تھانو گی متکلمانہ جامعیت دعبورادر دقیقہ رسی کا اندازہ'' بیان القرآن' کی یہاں اور دوسری جلد میں زیادہ ہوتا ہے کیوں کہ ان میں کلامی مباحث پر زیادہ لکھا ہے اور آخر کی جلدوں میں کلامی آیات کی مناسبت سے سابقہ بحثوں کے حوالے پر اکتفا کرتے ہیں۔ حضرت تھانو کی کے ان کلامی مباحث کی ایک بڑی خصوصیت بیر ہے کہ انہوں نے کلامی آراکوفل کرنے سے احتر از کیا ہے اور تفسیر قرآن کو شکلمین اسلام کی آراء کا میدان نہیں بنایا ہے، لیکن اس کے باوجود کلامی مباحث کے سلسلے میں جن کتابوں سے مدد لی ہے اور ان کا يجهتذكره "بيان القرآن" ميں ملتاب وه حب ذيل بين: (۱)روح المعانی، سید محمود آلوی - (۲) الصریح بما تواتر فی نزول اسیح (m) رسالة التوجيد الى ما فيدالتشابه (۵) رسالد العرش وغيره علم كلام كے لئے بيان القرآن قابل اہميت ہے اگر چہ متقد مین کے یہاں تفسیر کا کافی ذخیرہ ہے اور انہوں نے قرآن کے کلامی حصوں بر تفصیل و تحقیق سے بحث کی ہے مگر اس کے باوجود اس دور کے کلامی شبہات کے لئے وہ تفسيری کمل طور بر کفايت نہيں کرتی ہيں کيوں کہ پيشبہات ان شبہات سابقہ سے پچھ نے ہیں، اگر چہ ممل طور پر نے نہیں ہیں، اس لئے موجودہ علم کلام کے لئے حضرت تفانو کی ک تفسیر ''بیان القرآن' عظیم اہمیت کی حامل ہے، جس میں اختصار و تحقیق کے ساتھ مسلک سلف کی پوری یوری د کالت ہے اور دار دشدہ شبہات کا تحقیقی جواب بھی دیا گیا ہے۔ حضرت تھا نوئ کوشاہ ولی اللہ کے فکری نہج اور حضرت مولانا قاسم نانوتو کی کے کلامی مباحث سے بڑی روشنی ملی ہے۔اس لئے ان کی فکر کلامیات میں صائب اور گہری رہتی ہے اور وہ خدا کی

118

تفيريان الفرآن: ايك جائزه

ذات وصفات کی تچی تصویر پیش کرتے ہیں اور کلام خدادندی قرآن مجید کے او پر دارد شدہ شہات کا تحقیق جواب دیتے ہیں۔ چنانچہ انہوں نے'' بیان القرآن' اول میں کفار قریش کی شقاوت از لی کے بارے میں جو دقیق ترین تحقیق پیش کی ہے وہ فکر و تحقیق کا بہترین کارنامہ ہے۔ اس تحقیق میں انہوں نے معقولات کو محسوسات کے پیرا یہ میں پیش کیا ہے۔ چنانچہ آیت ''ان الذین کفروا سواء علیہم أاندر تھم ام لم تنذر ھم لا یؤ منون''

''ترجمہ: بے شک جولوگ کا فرہو چکے ہیں، برابر ہیں ان کے حق میں،خواہ آپ ان کو ڈرائیں یانہ ڈرائیں وہ ایمان نہ لا ویں گے''<sup>یا</sup>

ف : کوئی یوں شبہ نہ کرے کہ کافر توبہت سے ایمان لے آتے ہیں، بات بہ ہے کہ اس آیت میں سب کافروں کا بیان نہیں ہے بلکہ خاص ان کافروں کا ذکر ہے جن کی نسبت خدا تعالی کومعلوم ہے کہ ان کا خاتمہ کفر پر ہوگا اور اس آیت سے بیغرض نہیں کہ ان کوعذابِ الہی ے ڈرانے ادراحکام سنانے کی ضرورت نہیں۔ پیتورسولِ مقبول ﷺ کا خاص مصبی کا م تھا بلکہ مطلب بیہ ہے کہ آپ ان کے ایمان لانے کی فکر نہ کریں اور ان کے ایمان نہ لانے سے مغموم نہ ہوں۔ اُن کے ایمان لانے کی امیر نہیں اور اس سے سدلا زم نہیں آتا کہ پھرایسوں کو احکام سناناعبث ہوا۔ توعبث فعل رسول اللہ اللہ کی کیوں سپر دہوا۔ بات سے ہے کہ عبث اس کو کہتے ہیں کہ جس میں کوئی فائدہ نہ ہو۔ یہاں اگران لوگوں کو فائدہ نہ ہوگا، نہ ہو، رسول مقبول متالید علی کوفائدہ ہوگا کہ ادائے پیغام کا تواب ملے گا، پھر عبث کیسے ہوا؟ مزيدمحسوسات كى ذرايعدايك اجم شبه كاجواب ديت جوئ لكص بين: " تنبيه : كونى يون ند مج كم جب اللد تعالى ف ان كى نسبت يون خرديدى اور خدا تعالی کی خبر کے خلاف واقع ہونا محال ہے، تو اب ایمان نہ لانے میں ان كومعذور بمجمنا جابي - " بات بہ ہے کہ بیفر مانا تواہیا ہے جیسے طبیب حاذق کسی مریض مبتلائے دق ک

ا بان القرآن، جا،ص: ٣

نبت کے کہ اس کی دق درجہ کچہارم پر پہنچ گئی ہے، بیاب اچھا نہ ہوگا۔ سو ظاہر ہے کہ وہ مریض اس طبیب کے اس کہنے سے مدقوق نہیں ہو گیا، مدقوق تو اپنی کسی بے احتیاطی کے سبب پہلے سے ہے بلکہ طبیب کا بیکہنا خود اس کے مدقوق ہونے کی وجہ ہے ہوا ہے۔ اسی طرح یہاں بیہ بچھنا چا ہے کہ اس کا فر کا نا قابل ایمان ہونا اللہ تعالیٰ کی اس خبر دینے سے نہیں ہوا ہے بلکہ خود اللہ تعالیٰ کا بی خبر دینا اس کا فر کے نا قابلِ ایمان ہونے کی وجہ سے ہوا ہے اور نا قابل ایمان ہونے کی صفت خود اس کی شرارت وعنا دومخالفت حق کے سبب پیدا ہوئی ہے۔ نا

اس طرح حضرت تقانویؓ کی عبقریت معقول ومنقول کے درمیان'' بیان القرآن' میں پھیلی ہوئی ہے اور وہ متقد مین میں سے فرق مبتدعہ معتز لہ وغیرہ پر بھی جاشیہ کی عربی عبارت میں تر دید کرتے ہیں،البتہ موجودہ دور کے مستشرقین کی تر دید حوالہ کے ساتھ ان کی تفسیر میں نہیں ملتی ہے۔

تفسير بالماثوراوربيان القرآن

حضرت تقانون کی تفسیر کی خاص خوبی ان کا سلف صالحین کے مضبوط اصولوں اور تفاسیر کی پیروی ہے۔ حضرت تقانو کی کا پایۂ علم حدیث میں بھی عمیق اوروسیع تقا۔ وہ ایک تبحر عالم حدیث اور دقیق الفکر محدث تھے۔ ان کی حدیثی واقفیت کا صحیح اندازہ اس کتاب سے ہوتا ہے جس کی تالیف انہوں نے اپنی نگرانی میں علامہ ظفر احمد تقانو کی سے کرائی تھی۔ چوں کہ احادیث پر ان کو کامل عبور تھا اور قرآن کے شارح اول رسول اللہ عقطیت کی تفسیر وں سے وہ واقف تھے اور قرآن کے خدائی کتاب کی حیثیت سے اس کی عظمت وجلالت، رسول خدا کی عصمت اور دیگر انسانوں کی بشری بھول وچوک سے آگاہ تھے، اس لئے وہ اولاً رسول خدا کی تفسیر کو جگہ دیتے ہیں اور اس کے مقاصل خوں اختیار نہیں کرتے۔

إ بيان القرآن، ج اب ٢

ل بان القرآن، جا،مقدمه ،

''جن آیات کی تفسیر میں حدیث مرفوع آئی ہے اس کے مقابلے میں کسی کا قول نہیں لیا گیا ہے۔''

روایاتی تفسیر کا انہوں نے اس قدر التزام کیا ہے کہ حاشیہ کی عربی عبارتیں مستقلا روایت کی صحت وسقم اور ضعف وصلابت پر بحث کرتے ہیں اور اس طرح ان تمام احادیث کا احاطہ کرلیا ہے جو کتب حدیث میں قرآنی آیات کی تفسیر سے متعلق وارد ہوئی ہیں۔ اس سلسلہ میں صحاح ستہ کے علاوہ جو حدیث کا ذخیر ان کے پیش نظر رہتا تھا وہ لباب النقول، در منثور اور تفسیر ابن کثیر وغیرہ پر مشتمل ہے۔ تفسیر کی روایات میں حضرت تھا نوئ کا التزام مرف صحح روایتوں کا ہے۔ جیسا کہ اس کی صراحت انہوں نے اپنے مقد مہ میں کی ہے۔ جھڑت کے اس اسلوب کا اندازہ سورہ بنی اسرائیل کی وضا من نی کہ کی ان برالایات این کی تر ویل ہے اندازہ سورہ بنی اسرائیل کی وضا منعا آن نُوٹ سی ک موٹ سطرت کے اس اسلوب کا اندازہ سورہ بنی اسرائیل کی وضا منعا آن نُوٹ سی کی ہے۔ موٹ لی میں بیان کی گی اس

وفى الدر المنثور اخرج ابن اسحاق و ابن جرير و ابن المنذر عن الحسن رضى الله عنه ان رسول الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عندا الخ و بذلك فكذب به أناس فانزل الله فيمن ارتد وما جعلنا الخ و فيه اخرج ابن المنذر عن ابن عباس رضى الله عنهما فى قوله والشجرة الملعونة قال ملعونة لان طلعها كانه رؤس الشياطين وهم ملعونون و فى اللباب اخرج الحاكم والطبرانى وغيره عن ابن عباس رضى الله عنهما قال سال اهل مكة النبى عَلَيْ ان يجعل لهم الصفا ذهبا و ان ينحى عنهم الجبال فيزرعوا فقيل له ان شئت ان تستانى بهم (اى منتظر) و ان شئت نؤتهم الذى سالوا فان كفروا اهلكوا كما اهلكت من قبلهم قال بل استأنى بهم فانزل الله تعالى وما منعنا ان نرسل بالآيات الخ و فى

۲ سوره بنی اسرائیل، آیت: ۲۰

اللباب اخرج ابن ابى حاتم والبيهقى فى البعث عن ابن عباس رضى الله عنهما قال لما ذكر الله الزقوم خوف به هذا الحى من قريش قال ابو جهل هل تدرون ما هذا الزقوم الذى يخفوكم به محمد قالوا لا قال الثريد بالزبد اما لئن امكننا منها لتزقمنها زقما فانزل الله والشجرة الملعونة فى القرآن و نخوفهم فما يزيدهم الا طغياناً كبيراً او انزل ان شجرة الزقوم طعام الاثيم و فيه اخرج جرير عن قتادة قال قال ابو جهل زعم صاحبكم هذا ان فى الناس شجر-ة والنار تاكل الشجرة و انا والله ما نعلم الزقوم الا التمر او الزبد فانزل الله حين عجبوا ان يكون فى النار شجرة تخرج فى اصل الجحيم.<sup>ل</sup>

حدیث کے بعد جس بنیاد پر انہوں نے تفسیر کصی ہے، وہ صحابہ کا تعامل ہے، اس لئے سلف صالحینؓ جنہوں نے صحابہ گی تفسیر دل پر اپنے اقوال کی بنیا در کھی ہے ان کے مقابلہ میں متاخرین کے اقوال کو جو سلف صالحین کے خلاف تصح انہوں نے نہیں لیا ہے۔ چوں کہ انہوں نے تفسیر بالما ثور عن الرسول وعن الصحابہ کی پیروی کی ہے اور بیان القرآن میں احادیث نبو گاور آثار صحابہ گی پوری رعایت رکھی ہے اور ساتھ ساتھ امور عقلیہ کا بھی التزام کیا ہے، اس لئے ان کی یہ تفسیر اردو تفاسیر کے در میان تحقیق وتنقید اور تد قیق وتنقیح کا عمدہ نمونہ پیش کرتی ہے جس سے نقلیات کا صحیح علم اور روایتوں کی صحت وضعف کا عرفان ہوتا ہے۔

یہاں اس کا تذکرہ ضروری ہے کہ حضرت تھانوی تفسیر میں روایتوں کی صحت اور تفسیر بالماثور کے التزام میں پہلے شخص نہیں ہیں بلکہ ان سے قبل'' فنتح المنان' کے مصنف شاہ عبدالحق حقانی دہلوی اپنی تفسیر میں روایات صحیحہ اور تفسیر بالماثور کا نمونہ پیش کر چکے تھے۔ چنانچہ انہوں نے اپنی اس طریقہ تفسیر کا ذکر'' فنتح المنان' کے مقد مہ میں کیا ہے ۔ لکھتے ہیں: ایر ان تفسیری روایت کو کتب حدیث سے اور درایت اس فن کے علاء محققین سے

تفيريان الفرآن: أيك جائزه نہایت احتیاط کے طور پرجمع کیا ہے۔' نيزلكھتے ہں: · · کوئی حدیث بغیر متند کتب صحاح ستہ وغیر ما کے نہیں لائے ۔ <sup>ال</sup> قرآن کی آیتوں اور سورتوں کی شان نزول میں مفسرین کی حدیثی واقفیت کی کمزوری سے بہت موضوع اور باطل احادیث داخل ہوگئی تھیں۔ اس لئے حضرت تھانو کؓ نے شان نزول کے پاب میں اس کا خاص اہتمام کیا ہے کہ ضعیف یا موضوع احادیث نہ آنے یا ئیں۔شانِ نزول کے بیان میں احادیث وروایات آپس میں متعارض ومتصادم بھی ہوتی ہیں اور بعض مرتبہ ایک ہی آیت کے بارے میں مختلف صحابہؓ ہے مختلف واقعات نزول منقول ہوئے ہیں۔ایس جگہوں پرانہوں نے حاشیہ کی عربی عبارت میں تطبیق دی ہے۔ چنانچانہوں نے اختلاف کے وجوہ بیان کرتے ہوئے لکھاہے: "اعلم انه ربما يقع اختلاف بين الروايات في سبب النزول و وجبه البجسمع بينهما ان السبب واحد منها والاخرى مقصودها بيان دخول الحكم الفلاتي في عموم الآيه، لا بيان السبب كما نقل السيوطي في "لباب النقول" عن الزركشي، قال في البرهان قد عرف من عادة الصحابة والتابعين ان احدهم اذا قال نزلت هذا الاية، في كذا، فانه يريد بذلك انها تتضمن هذا الحكم، لان هذا كمان السبب في نزولهما فهو من جنس الاستعمال علم الحكم بالآية لامن جنس النقل لما وقع." اس كي آ ك كلي من ''اورایک صورت جمع کی پیچھی ہو کتی ہے کہ آیت بعد واقعات متعددہ کے نازل ہوئی اور چوں کہ آیت میں خود اشارہ کسی واقعہ مخصوصہ کی طرف ہوتا نہیں۔اس لئے ممکن ہے کہ بعض لوگ تؤ تسی کو سبب نزول کا سمجھر ہے ہیں اور

ا. تفسير حقاني، ج اج : ١٢٨

تفسير بيان القرآن: ايك جائزه

بعض لوگ دوسر ب واقعہ کواوراتی بناء پراختلاف روایات اسباب نزول، آیت میں آگیا ہو، ونیز مجموعہ واقعات بھی سبب نزول آیت ہو سکتے ہیں۔ <sup>علی</sup> تفسیر بالما ثور کا دوسرا اہم فائدہ صفات الہلی، معجزات وغیرہ کے باب میں آتا ہے۔ کلامیات کے سلسلے میں احادیث نبوی اور نفاسیر سلف صالحین کو جن لوگوں نے مدِّ نظر نہیں رکھا ہے وہ افراط و تفریط کے بلکہ تاویل و تحریف کے سرے تک جا پہنچ ہیں۔ عقائد کے بارے میں وہ تشریح معتبر ہوتی ہے جو خود آں حضرت تعلیق و سلف صالحین سے مردی ہوں۔ ان کے علاوہ دیگر نفاسیر و تشریحات جوان کی ذہنی کا و شوں کا ثمرہ ہوتی ہیں معتبر نہیں ہوتی ہیں کیوں کہ خدا نے لم یزل کی ذات بے چون و چگوں اور ماورائے سرحدادراک ہے۔ علمائے اہل سنت والجماعت

پھر علمائے اہل سنت کے پاس سلف صالحین کی تفسیروں کا ذخیرہ ہے اور پھر اہل سنت والجماعت کا مزاج خود تفسیر بالما ثور کا ہے۔ وہ احادیث اور اقوال صحابہ سے ہٹ کر تفسیر کرنا صحیح نہیں سیحصے تھے، اس لئے جب حضرت تھا نوی تفسیر لکھنے کے لئے بیٹے تو انہوں نے بھی کتب سلف کی تفسیروں کو سامنے رکھ کر اردو میں ' بیان القرآن ' لکھی۔ چنا نچہ خاص طور پر انہوں نے جن کتابوں کو سامنے رکھا کا ان تفسیروں میں روح المعانی ، تفسیر این کثیر ، تفسیر المدر انہوں نے جن کتابوں کو سامنے رکھا کا ان تفسیروں میں روح المعانی ، تفسیر این کثیر ، تفسیر المدر انہوں نے جن کتابوں کو سامنے رکھا ان تفسیروں میں روح المعانی ، تفسیر این کثیر ، تفسیر المدر انہوں نے جن کتابوں کو سامنے رکھا ان تفسیروں میں روح المعانی ، تفسیر این کثیر ، تفسیر الم انہوں کے جن کتابوں کو سامنے رکھا ان تفسیروں میں روح المعانی ، تفسیر این کثیر ، تفسیر الم انہوں کے جن کتابوں کو سامنے رکھا ان تفسیروں میں روح المعانی ، تفسیر این کثیر ، تفسیر الم انہوں کے جن کتابوں کو سامنے رکھا ان تفسیروں میں روح المعانی ، تفسیر این کثیر ، تفسیر الم انہوں کے میں اور ان کے اندر سول اللہ اللہ ، حیا ہے ہو کہ کہ تفسیر ہوں کہ خیر کہ ہو بیں دستیا ہ توں کہ تعادور کی کو تفسیر بالما ثور کے لئے زیادہ کا وثن نہیں کر نی پڑی ہے۔ میں دستیا ہ تھیں اور دی کو تفسیر بالما ثور کے لئے زیادہ کا وثن نہیں کر نی پڑی ہے۔ میں دستیا ہ تھیں اور معتد تھیں اس لئے ان سے تعل کر نے پر اعتاد کر کے تفسیر کسی کہ ہی ہوں ہے۔ مور آن عائلی واجتماعی مسائل کو بھی زیر بحث لا تا ہے ملوم اسلامیہ میں علم تفسیر کو خصوصی ایم ہیت حاصل ہے، اس لئے علم تفسیر کا موضوع د ' کتاب اللہ'' ہے جو پورے دین کی اساس ہے۔ اس لئے فہم قر آن اہم ترین دینی فریفہ

إ حاشيه خطبه بيان القرآن، ج ا، ص ٢٠

ہے اور قرآن کا موضوع ہدایت ہے۔ انسان اپنی معاش و معاد دونوں ہی میں ہدایت الہی کا مختاج ہے، اس لئے کہ اس کا ننات کا مطالعہ ایسے خالق کی نشان دہی کرتا ہے جو تی و قیوم اور قاد مطلق ہے اور ساتھ ہی ساتھ رحمان و رحیم بھی، صاحب عدل بھی اور صاحب عفو بھی۔ انسان اس خالق کے سامنے جواب دہ ہے۔ خدائے رحمان و رحیم نے انسانوں کی ہدایت کے لئے نبی بھیجا اور نبیوں پر کتابیں اتاریں اور سب سے آخری نبی محمد علیق اور سب سے آخری کتاب ' قرآن' کا نزول ہوا۔ پس قرآن انسان کی دنیوی زندگی کو اس صراط منتقم پر چلانے کے لئے نازل ہوا جو اس کے لئے نہ صرف میں کہ دنیا میں امن و راحت اور سکون و طمانیت روحانی کا ذریعہ، بلکہ آخرت میں بھی نجات وفلاح کا ضامن ہو۔

اس طرح قر آن انسان کی انفرادی، عائلی اوراجتماعی زندگی کوزیر بحث لاتا ہے، قومی اور بین الاقوامی تعلقات پر گفتگو کرتا ہے، معاہدات کے اصول بتا تا ہے، معاشرتی تعلقات کی استواری کے طریقے بتا تا ہے۔ قر آن بتا تا ہے کہ کاروبا یہ جارت میں کیا حلال ہے اور کیا حرام؟ حکمرانی کے کیا اصول ہیں؟ اور جنگ وصلح کے کیا ضا بطے ہونے چاہئیں۔ اس طرح ایک انتہائی مہذب اوروسیع تر سوسائٹ کو منظم کرنے کے لئے جامع ترین قوانین اپن ساری شاخوں کے ساتھ قر آن کا موضوع ہیں۔

قرآن کتابِ عبرت ونصیحت بھی ہے، اس کی باتیں دلوں کو چھو لیتی ہیں، وہ مخاطب کے دلوں میں چھپی معرفتِ حق کی چنگاری کو سلگانے کے لئے کا مُنات میں چھپی ہوئی نشانیوں کو نمایاں کرتی ہے اور اس طرح قرآن مقصدِ ہدایت و تذکیر کی تخصیل کے لئے سینکڑ وں طبعیاتی حقائق پر سے پردے اٹھا تا ہے۔

اور نہ صرف بیہ بلکہ زمانے کی را کھ تلے دبے ہوئے تاریخی واقعات کو درسِ عبرت بنا کر پیش کرتا ہے اور ماضی کی روشنی میں سبق حاصل کر سے مستقبل کی تعمیر کی ہدایت کرتا ہے۔ اس طرح قر آن کلامی حقائق ، فقہی مباحث ، قانون ، اصولِ قانون ، فلسفہ قانون ، طبعیات و مابعد الطبعیات ، نفسیات ، مظاہر قدرت اور تاریخ وغیرہ سبھی قشم کے مباحث کو اپنے مختصر سے حجم میں سمیٹے ہوئے ہے جو براہ راست یا بالواسطہ مدایت انسانی کے موضوع سے متعلق

تغيير بيان القرآن أيك جائزه

ہو کیتے ہیں اور جن کتابوں کا موضوع اتناو بیع ہو، ظاہر ہے کہ اس کی تفسیر دنشر تکح کا فرض بھی اتنا ہی دسیع نازک اورا ہم ہوگا۔

میتو معانی و مضامین قرآن اوراس کے علوم کی طرف ہاکا سااشارہ ہوا، درنہ بیا ایما بحرِ ذ خّار ہے جس کی دسعت اور گہرائی کا اندازہ دشوار ہے اور جیسے جیسے علم وتحقیق کا دائر ہو **ت بچ** ہو تاجائے گاعلومِ قرآنی کی دسعت کا مزید انکشاف ہو تاجائے گا۔

دوسری طرف قرآن کے اسالیب بیان ، اس کی تعبیرات ، اس کے امثال ، استعاروں کی اور مجازات و کنایات کسی بھی مفہوم کے بیان کے لئے منتخب کئے گئے ، مفرد الفاظ ، جملوں کی تراکیب ، کلمات اور جملوں کی فصاحت ، موقع کلام ، مخاطب کے حالات اور ان کی ذہنی و نفسیاتی کیفیات کے متضاد تقاضوں کی رعایت ، تحسین کلام کے لئے مختلف صنعتوں کا استعال اور قرآن کے مختلف صنعتوں کا استعال اور قرآن کے مختلف صنعتوں کا استعال اور قرآن کے مختلف صنعتوں کا کی خواجی کی کی تحسین کلام کے حالات اور ان کی ذہنی و نفسیاتی کیفیات کے متضاد تقاضوں کی رعایت ، تحسین کلام کے لئے مختلف صنعتوں کا استعال اور قرآن کے مختلف کی ہے ہے ہوئے ہے۔

بيان القرآن اور فقداسلامي

حضرت تقانوی ایک عبقری انسان سطح، ان کی نگاہ تمام علوم اسلامید، حدیث، تغییر، فقد، کلام اور تصوف میں گہری اور عمیق تھی۔ وہ بیک وقت محدث بھی شطے اور مفسر بھی، فقید بھی شطے اور متعلم دصوفی بھی، اس لئے قرآن کریم جوان کی نظر وفکر کا کوراصلی ہے اس کی تفسیر میں ان کی حدیثی فقتہی، کلامی اور تصوفی خصوصیات دصفات تمام تر نمایاں ہو کر سامنے آتی ہیں۔ حضرت تقانو کی کو فقد پر کامل عبور تھا اور ان کی نگاہ فقد کے جزئیات وطیات پر حاوی اور عمیق محضرت تقانو کی کو فقد پر کامل عبور تھا اور ان کی نگاہ فقد کے جزئیات وطیات پر حاوی اور عمیق محضرت تقانو کی کو فقد پر کامل عبور تھا اور ان کی نگاہ فقد کے جزئیات وطیات پر حاوی اور عمیق اور استنباط داشخر ان میں اکثر فقتہی آیات پر فقتہی مسائل کے ساتھ فقتہی اصول وکلیات ما م طور پر طبقہ تو ان میں اکثر فقتہی آیات پر فقتہی مسائل کے ساتھ فقتہی اصول وکلیات ما م طور پر طبقہ تو ساخی کے طریقوں کی مختصر وضاحت کرتے ہیں۔ چوں کہ انہوں نے اپنی فقیسر ما م طور پر طبقہ تو ساخی کے بی اور جہاں اصول واست کی اس کی تعام فقتہی آیات پر ایک فقیہ میں م طور پر طبقہ تو سائی کی نظر کہ میں اس لئے وہ قرآن کی تمام فقتہی آیات پر ایک فقیہ کی حیث ہے سائی کر میں بند میں اکہ حیث کر ہے میں ایک کر تی مائل کے میں ان کر تی ہوں ہوت کہ تھی ہوں ہوتھ میں میں ہوت ہوتا ہوت کر تکام فقتہی تات پر ایک فقیہ میں حیث ہوت ہوتی ہوت ہوت ہوت کر ہوت ہوت کر تے ہیں میں کہ تی تو ہوت ہوت کر تا می کو تھیں ہوت ہوت ہوت ہوت کر تو ہوت

تفسير بيان القرآن: ايك جائزه

بیان میں وہ توسع برتنے ہیں اور اس کو عامۃ الناس کے فائد ہے کے پیش نظر اصل متن تفسیر میں لکھتے ہیں ،لیکن ان کے اصل فقہی تبحر کا اندازہ حاشیہ کی عربی عبادت میں ہوتا ہے۔ اگر حضرت تھا نوک کی تفسیر کی فقہمی حیثیت کا مواز نہ متقد مین کی فقہی تفسیر دن سے کیا جائے جوعلاء وفقہاء کے لیے لکھی گئی ہیں توب جا موازنہ ہوگا،لیکن اگر ان کے ہم عصر مفسرین کی تفسیروں کے ساتھ مواز نہ کیا جائے توان کی تفسیر کے اندرا یک عظیم کارنامہ ہوگا۔ خصوصاً جب کہ اُن کے دفت کی دیگر اردوتف پروں میں فقہی استنباط واستخراج مسائل کی طرف اشارہ تک نہیں ہوتا ہے۔ وہ اپنی تفسیر کے اندر انتخراج واستنباط کے طریقوں کی وضاحت کرتے ہیں اور مسائل مستنبط کر کے تفسیر کے طالب علم کے ذہن سے اپنے زمانہ کے اندر فقہاء مجتمدین کے اردگر دیچلائے گئے شبہات کو دور کرتے ہیں اور فقہ سے داقف متخص کا ذہن فقہی انتخراج واشنباط کی طرف مائل ہوتا ہے۔ حضرت تھانو گ<sup>\*</sup> کے اسی فقہی اشاریے کاعظیم نتیجہ ہمارے سامنے تفسیر ''معارف القرآن' کی شکل میں ہوتا ہے جس کے اندر حضرت تقانوي کے خلیفہ حضرت مولانا ہفتی محمد شفیع صاحب عثانی رحمۃ اللہ علیہ معارف و مسائل کے عنوان سے ہر جگہ فقہی استنباط واشخر ان کے اصول کے ساتھ عصر حاضر کے پیش آمده مسائل كاحل تلاش كرتے ہيں۔

127

حضرت تفانوي كافقهى استنباط

حضرت تقانو ی فقیمی استنباط میں عصر حاضر کے ذہن کی رعایت سے بعض جگہ دور جدید کے مسائل پر تفصیل سے بحث کرتے ہیں اور بعض جگہوں پران مقامات کی نشان دہی کرتے ہیں جن سے دور جدید کے گمراہ ذہن پر خدا کی صراط منتقیم واضح ہوتی ہے۔ مثلاً سورہ بقرہ کی آیت "یکا آیٹھکا اللّٰذِیْنَ امَنُوُا لَا تَقُوْلُوُا دَاعِنَا وَقُوْلُوُا انْظُرُنَا وَاسْمَعُوْا

(اے ایمان والو! تم (فقط) راعنا مت کہا کرو (اور اگر اس کے ظاہری مطلب عرض کرنے کی ضرورت پڑا کرہے) تو (لفظ) انظرنا کہہ دیا کرو (کہ اس کے بھی یہی معنی

تفسير بيان الفرآن الك جائزه

ہیں کہ ہماری مصلحت پرنظر فرمایئے اور اس حکم کو اچھی طرح ) سن کچو اوریاد رکھیں کہ کافروں کومزائے دردناک ہی ہوگی ) کے ذیل میں فائدہ کے عنوان سے لکھتے ہیں: "اس علم سے بید سنلہ معلوم ہوا کہ اگر آب کے سی فعل میاج سے سی کو تنجائش گناہ کرنے کی ملے تو وہ فعل خوداس کے حق میں مباح نہیں رہتا ہے۔مثلاً عالم کے کی فعل سے کوئی جاہل سند لے کرخلاف ِشرع کام کرنے لگے تو اگر وہ فعل ضروری نہ ہوگا تو خوداسی عالم کے لئے بھی منع ہوجائے گا۔'' ای آیت کے ذیل میں حاشیہ کی عبارت میں لکھتے ہیں: الفقه نهى المومنون سد اللباب و قطع للالسنة و ابعاد عن المشابهة . روح المعاني. فدلت الاية على ذم امثال هذه الامور مما يجر الى المفاسد كذلك. اس آیت کے مشہوراصول سدالذریعة الی الفساد 'استخراج کرکے دور حاضر کے بہت سارے منکرات اور ان امور مباحات کی طرف توجہ دلائی ہے جن سے بعض مرتبہ منکرات اور محرمات پیدا ہوجاتے ہیں اس لئے ان کوچھوڑ نابھی اس اصول کے تحت واجب ہوگا۔ای طرح عصر جدید کے پیدا کردہ اس گمراہ کن اصول کی انہوں نے تغلیط کی ہے جہاں مشورہ مي كثرت رائكا اعتبار موتاب وه آيت وَشَاوِرُهُمُ فِي الْأَمُر فَإِذَا عَزَمُتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى الله. (اورآ ي الله ان سے خاص خاص باتوں ميں مشورہ كرتے رہا کيچئے، پھر جب آپ متالیہ بھی رائے پختہ کرلیں تو خدائے تعالیٰ پراعتماد کیجئے ) کے تحت لکھتے ہیں : علیف (ترجمہ دتشریح)''اور بدستوران خاص خاص بانوں میں مشورہ لیتے رہیئے تا کہ اس

ے ان کا جی خوش ہو، پھر مشورہ لینے کے بعد جب آپ ایک رائے پختہ کرلیں، خواہ وہ ان یہ ان کا جی خوش ہو، پھر مشورہ لینے کے بعد جب آپ ایک رائے پختہ کرلیں، خواہ وہ ان ای مشورہ کے مطابق ہویا مخالف سوخدا تعالیٰ پراعتما دکر کے اس کا م کو کرڈا لیئے۔'' ترجمہ دتشریح کے بعد فائدہ کے عنوان سے لکھتے ہیں:

ا بان القرآن، ج ٢، س: ٥٤

### toobaa-elibrary.blogspot.com

128

"اور بد کم جوکها گیا که خواه ده ان کے مشورہ کے موافق مو یا مخالف مودلیل اس کی یہ ہے کہ لفظ عزم میں کوئی قید نہیں لگائی گئی اور اس سے معلوم ہوا کہ امور انتظامیہ متعلقه بالرائ والممثوره ميس كثرت رائك كاضابط محض باصل بدريد يهاى عزم میں بیقید ہوتی کہ بشرطیکہ آپ کاعزم کثرت رائے کے خلاف نہ ہو<sup>یل</sup> حضرت تفانویؓ نے یہاں کثرت رائے کے اعتبار کی تغلیط کی ہے، کیکن اس سلسلے میں انہوں نے پچھنیں لکھاہے کہ بیچکم کیا صرف نبی کے ساتھ خاص ہے یا امیر وقت بھی اس حکم كامخاطب ٢ مولاناابوالكلام آزاد جوحفرت تقانوي كحمعاصريي \_انهوں في تفسير ميں كلھا ب: ''اس بارے میں دستورالعمل سے کہ جماعت سے مشورہ کرو، پھرمشورہ کے بعد کی ایک بات کاعزم کرلواور جب عزم کرلیا تو اس پر مضبوطی کے ساتھ جم جادً شوري اي محل اور وقت ميں ضروري ہے۔ جزم اين محل اور وقت ميں، جب تک مشورہ نہیں کیا ہے، فیصلہ دعز م کا سوال نہیں اٹھتا ہے، کیکن جب مشورہ کے بعد عزم کرلیا گیا تو وہ عزم ہے اور کوئی رائے ، کوئی نکتہ چینی ، کوئی مخالفت اسے متزلز ل نہیں کر سکتی۔ امام کے لئے ضروری ہے کہ جماعت سے مشورہ کرے، لیکن ساتھ ہی سی بھی ضروری ہے کہ صاحب عزم ہو۔" مولانا آزاد نے اگر چہاس مسئلہ کی پوری وضاحت نہیں کی ہے، کیکن ایسامحسوں ہوتا ہے کہ مولانا کے نزدیک مشورہ جو بھی فیصل ہو، اس کی تنقید کے لئے عزم امام کی ضرورت ہاور پختگی کے ساتھ شوریٰ کے فیصلے پر جمنے کی تلقین ہے۔البتہ مولا نامحد شفیع نے اپنی تفسیر "معارف القرآن"ميں اس مسلمك يورى وضاحت كى ہے اور حضرت تھا نوى كے مسلك كى تشریح کی ہے۔البتہ اخیر میں اس کی صراحت کردی ہے کہ امیر المونین اختلاف رائے کی صورت میں اپنی صواب دید کے مطابق کسی ایک صورت کوا ختیار کر سکتا ہے، خواہ وہ اکثریت کے مطابق ہویا اقلیت کے، البتدامیر اپنا اطمینان حاصل کرنے کے لئے جس طرح دوسرے ا بان القرآن، ج٢، ٩٨ ي ترجمان القرآن، جا، ص: ١٢

تفسير بيان الفرآن أيك جائزه

دلائل پر نظرر کھے گا،ای طرح اکثریت کا ایک چیز پر منفق ہونا بھی بعض اوقات اس کے لئے سب اطمینان بن سکتا ہے۔<sup>1</sup> حضرت تھانوی خفی المذہب ادرصوفی المشرب بتھے، اس لئے احکام کے استنباط و اشخراج میں حفی مذہب کی پیروی کرتے ہیں۔اس لئے ہمیں ان کی تفسیر'' بیان القرآن' میں صرف وہی انتخراج ملتے ہیں جن کی احناف نے تخریج کی ہے، اس لئے وہ احکام ومسائل کے اصول کے بیان کے وقت تفسیر''روح المعانی'' جو حنفی مذہب کی تفسیر ہے اور احکام ومسائل میں حفیت کوراج قرار دیتے ہیں اس کے اصول واشاریے اور تصریحات این تفسیر کے اندر جاشیہ کی عربی عبارت میں درج کرتے ہیں۔ نیز اگر کسی آیت کے میں میں مسائل کے بیان کی ضرورت ہے تو وہ اسے ناقص نہیں چھوڑتے بلکہ تمام مسائل تفصیل سے بیان کرتے ہیں مثلاً سورہ بقرہ کی آيت إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيُكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَ لَحُمَ الْخِنُزِيُرِ وَمَا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللَّه فَمَنِ اضُطُرَّ غَيْرَ بَاغ وَّلاَ عَادٍ فَلاَ اِثْمَ عَلَيْهِ. (اللد نے تم پر صرف حرام کیا ہے مردار کواور خون کو (جو بہتا ہو)اور خزیر کے گوشت کو (اس طرح کے سب اجزاء کوبھی) اورایسے جانور کوجو (بقصد تقرب) غیر اللہ کے لئے نامزد کردیا ہو، پھر بھی جو شخص (بھوک سے بہت ہی) بے تاب ہوجائے بشرطیکہ نہ تو طالب لذت ہوادر نہ قد رحاجت سے تجاوز کرنے والا ہو، تو اس شخص پر کچھ گناہ نہیں ہوتا، واقعی اللہ تعالی ب بر اغفور در حیم) اس آیت کے شمن میں مسائل بیان فرماتے ہوئے حضرت فرماتے ہیں کہ: " مسئله : جس جانورکاذن کرناشر عاضروری مواور بلاذن ملاک موجائ د ہ حرام ہوتا ہےاور جس جانور کا ذبح کرنا ضروری نہیں ہے وہ دوطرح کے ہیں: ایک ٹڈی اور مچھلی دوسرے وحشی جیسے ہرن وغیرہ جب کہ اس کے ذبح پر قدرت نہ ہوتو اس کو دور ہی ہے تیر یا اور کسی تیز ہتھیا رے اگر بسم اللّٰہ کہ ہر زخمی

130

ا خلاصة ازتفير معارف القرآن، ···· ٢٢٥ ٢٢ ٢ سوره بقره، آيت ··٢٢

کیا جاوے تو حلال ہوجاتا ہے۔ البتہ ہندوق کا شکار بدون ڈنج کنے ہوئے طال نہیں۔ کیوں کہ گولی میں دھارنہیں ہوتی۔ مسيتام :خون جوبہتانہ ہواس سے دوچیزیں مراد ہیں،جگرادر طحال ۔ ب طال ين-مسيقل اختزر يحسب اجزاءاللحم وهجم ويوست واعصاب سبحرام بهى ہیں اور نجس بھی ہیں ۔مستلہ: جس جانور کو غیر اللہ کے نامزداس شیت سے کردیا ہو کہ وہ ہم ہے خوش ہون گے اور ہماری کارردائی کردیں گے جیسا اکثر عام جابلوں کی عادت ہے کہ اسی نیت سے بکرا، مرغا دغیرہ مقرر کردیتے ہیں وہ حرام ہوجاتا ہے،اگر چہذن کے وقت اس پراللہ تعالیٰ کا نام لیا ہو،البتہ اگر اس طرح نامزد کرنے کے بعد اس فار کر کے پھر وہ جلال ہوجا تا ہے۔ قبینیہ :اس سئلہ میں بعض خواندہ لوگوں کو طلحی ہوگئی ہے اور دجہ طلحی کی دو ہیں اول بركه آيت سابقه يا أيُّها النَّاسُ كاسْبَان نزادل بركها ب كه جولوك ساندْ ه وغیرہ کی تجریم کرتے تھان کی رومیں سآ بت نازل ہوئی ب-اس معلوم ہوا کہ سانڈ دو غیر حلال ہے۔اس کا جواب سے کدان لوگوں کی تحریم اور اس تحريم مدمى ميں چند فرق ہیں۔ اول بير كہ دياں تجريم محفى ميں ايسافعل كرنا جس ہے جرمت پیدا ہوجائے جیسے خود سانڈ او دغیرہ چھوڑ نا اور یہاں تحریم کے معنى مي كه جب كوئى اليافعل كرفة حرمت كاحكم بوجاو ، كار دوسر ان ی تحریم اس جانور کی تعظیم اورادب کے اعتقاد سے تقی اور پر تجریم اس جانور کے خبث دنجاست سے ہے۔ تیسرے وہ تحریم ان کے اعتقاد میں مؤبدتھی کہ کی طرح تابل ارتفاع ند تھی اور بی تحریم غیر مؤہد ہے کہ جب توبہ کرو مرتفع ہوجاد ہے اور بیہ مرتفع کردینا داجب بھی ہے۔ پس اس تحریم کی گفی یا نہی یا انکار ے اس تحریم کی نفی لا ر منہیں آتی ۔ دوسری وجد لطی کی بیہ ہے کہ اکثر مفسرین نے أجل کی تفسیر ذخ (علی اسم غیر الله) کی ہے۔معلوم ہوا کہ وہی جانو رمراد ہے

جس کو بجائے کسم اللہ کے غیر اللہ کے نام لے کر ذبح کیا ہو۔ جواب اس کا بیہ ب کہ اس تفسیر سے حصر لازمنہیں آتا ہلکہ یوں کہاجاد ے گا کہ اس حرام کی ایک فردیہ بھی ہے کہ چوں کہ جاہلیت میں اس کا رواج تھا اس لئے بیتفسیر کر دی گئ غایت مافی الباب بیتفسیر مذکور دوسری فرد سے ساکت رہے گی، اس میں کچھ ضرر نہیں جب کہ اور دلائل حرمت کے موجود ہیں جن میں ایک تو یہی آیت ہے کیوں کہ اہلال اخذ عام ہے، مطلق نامزد کردینے میں خواہ کسی کے نام پر ذیج ہو، پھر بیددوسری آیت اس سے زیادہ صرت ج۔سورہ مائدہ میں ہے کہ بعد ما أُهِلَّ لِغَيْرِ الله به ٤ مَاذُبِحَ عَلَى النُّصُبِ جدافرمايا ٢- اس = صاف معلوم ہوا کہ جس ذنع سے تقریب وتعظیم غیراللد مقصود ہو وہ حرام ہوجاتا ہے۔ تیسر فصح مسلم میں حدیث مرفوع ہے: ایعن اللہ من ذبع لىغيبو الله اورخاہر ہے کہالیی ذن متنازعہ فیہ پر ذن لغیر اللہ صادق آتا ہے۔ چنانچہ کتب مذہب میں یہاں تک مصرح ب کداگر کسی حاکم کے آنے پر بطور بمينت ٢ ذن كرر كواس يراللدكانام ليا كيا موكروه (مَا أُهِل لغَير الله) میں داخل ہوکر حرام ہوجا تا ہے کذافی الدرالخناروغیرہ اورنو وی نے بھی حدیث مذکور کی شرح میں ایسے (مذبوح لقد دم الامیر) کی حرمت اسی بناء پریشخ ابراہیم مروزی شافعی نے فتل کی ہے۔ بعض لوگوں کوتفسیر احمد بید کی عبارت سے بیشبہ ہو گیا ب كداس كاجواب اس كم منهيد سے ظاہر ب كدانهوں في تاويل ايصال ثواب کی بنا پر حلت کا تحکم فر مایا ہے اور بلاتا ویل حلال نہیں کہتے جبیہا اسی قشم کی تاویل ے نو دی نے ابراہیم مروزی کے قول کے بعد رافعی کا قول نقل کیا ہے تو جہاں بیہ تاویل یقدینا منفی ہواس کو کیسے حلال کہا جائے گا اور عوام کافعل یقدینا قابل تاویل مہیں دلیل اس کی بیہ ہے کہ اگر اس جانور کے بدلے اس سے دونی قیمت کی چیز ان کود ے کرکہا جائے کہ بجائے اس جانور کے اس چیز سے ایصال نواب کر دو ہرگز گوارا نہ کریں اور استبدال میں اندیشہ ناراضی ان ہزرگوں کا کریں جس سے فسادِ

نيت يقينى بےاور يہى مدارتھاحرمت كا،خوب سمجھلول حضرت تھانویؓ چوں کہ خفی مقلد تھے اور تقلید عامۃ الناس کے لئے داجب قرار دیتے تھےاس لئے اپنی تفسیر میں کٹی جگہ ان لوگوں کی تر دید کرتے ہیں جوآیات کی غلط تفسیر کے ذریعہ تقلید کا عدم جواز ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ چِنانِجِ آيت: وَإِذَا قِيُلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا ٱلْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا ٱلْفَيْنَا عَلَيُهِ ابَآءَ نَا أَوَلَوُ كَانَ ابَاؤُهُمُ لَا يَعْقِلُوُنَ شَيْئًا وَلَا يَهْتَدُوُنَ. ٢ (اور جب کوئی ان (مشرک) لوگوں سے کہتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جو بھیجا ہے اس پر چلوتو کہتے ہیں کہ (نہیں) بلکہ ہم تو اسی (طریقہ) پر چلیں <sup>کے</sup> جن پراپے باپ دادا کو یایا ہے، کیا اگر چہ ان کے باب داد (دین کی) نہ کچھ بچھ رکھتے ہوں اور نہ کی آسانی کتاب کی ہدایت رکھتے ہوں) کے ذیل میں فائدہ کے عنوان سے لکھتے ہیں: ·· مطلب بیر که وه خود باب دادا بی متمسک بامر اللد نه تھ اور تمسک کی دو صورتیں ہوتی ہیں،صریح لفظ کتاب ہےجس کو ہدایت تے تعبیر فرمایا اور علت حكم كتاب سے بواسطہ قیاس كے جس كوعقل سے تعبير فرمايا سودہ دونوں سے عاری تھے۔ پس ایسے خص کی تقلید ہے کیا گنجائش ہے اور پھر تقلید بھی محل سکوت عنہ میں نہیں بلکہ مورد دلیل میں اور خلاف دلیل کے اور اس سے سیجھی مفہوم ہوگیا کہ اگر کسی ہزرگ کی نسبت دلیل صحیح معتبر سے بیرثابت ہوجائے کہ اس کا قول متندالى الدليل الشرعى بوتا ب خواه وه دليل شرعي نص بويا قياس وه خص شرعاً اتباع اور تقليد کے قابل ہوتا ہے، جب تک کہ اس کے قول کو کسی دليل صریح سے معارض ہونا ثابت نہ ہوجائے۔ پس تقلید ائمہ مجتہدین کی مذمت میں اس آیت کو بڑھد پنامحض بے حل ہے بلکہ اس سے تو اور اس تقلید مجتمد ین فی الدين کي تائيدوتقويت ہوتي ہے۔ س اس عبارت سے بیچی معلوم ہوا کہ وہ ہر جالت میں تقلید کے قائل نہیں ہیں بلکہ اگر کسی کا قول سی دلیل صریح سے معارض ہوتا ہوتو اس قول کی تقلید نہیں کرتے ہیں۔ ٣ بان القرآن، جا، ص:١٩ ل بيان القرآن، ج ١، ص: ١١٩، ١٢٠ ٢ سوره بقره، آيت: • ١٧

تفسير بيان الفرآن: ايك جائزه

حضرت تفانویؓ احکام کی نشر یح میں روح المعانی کے علاوہ تفسیر احمد بیے بھی مدد لیتے ہیں۔ چنانچہ ان کتابوں کا نام ان کی تفسیر بیان القرآن میں آتا ہے۔ اس طرح جزئیات کے بیان میں علامہ ابن عابدین شامی کی کتاب ردالختار علی الدرالختار کے حوالے ملتے ہیں۔ علامہ شامی کی بیر کتاب فقہ حفی کی متندرترین کتاب ہے۔ اس لیے حضرت تھا نوی جو مسلک بھی ائمہ احناف کا لکھتے ہیں وہ صحیح ترین قول پر مینی ہوتا ہے۔ جسیبا کہ ماقبل میں قرآنی آیت اِنَّہ ما حکوم عَلَيْ حُمُ الْمَيْتَةَ الْبِ کی تفسیر کے من میں نقل کی گئی عبارت سے معلوم ہوتا ہے۔

مسائل کے اشتباط وانتخر اج کاطریقہ

حضرت تقانو کی نے اپنی تفسیر میں احکام ومسائل کے اشخر اج واشتنباط کا جوطریقہ اور معارقائم کیا ہے اس سے ' بیان القرآن' کے مطالعہ کرنے والوں کے ذہن کے سامنے اس حقیقت کا اظہار ہوتا ہے کہ فقہاء مجتہدین نے مسائل کا استنباط صرف اپنی عقلی قو توں سے نہیں کیا ہے بلکہ ان کی بنیاد قرآنی آیات ہیں جن سے وہ احکام ومسائل کی تخریخ کرتے ہیں،اس کے ساتھ ہی انہوں نے مختلف مقامات پر استنباط کے اصولوں کا بھی تذکرہ کیا ہے اورسنت رسول واجماع وقیاس کی تشریح کی ہے۔احکام ومسائل لکھتے وقت احادیث رسول کو متند كتابون سے ليتے ہيں، جس سے باسانى كتاب الله، سنت رسول الله، اجماع اور قياس کاعلم ہوتا ہے۔جیسا کہ معلوم ہوا کہ حضرت تھا نوئ قیاس کے قائل تھے اور منگرین قیاس کی انہوں نے تر دید کی، جس وفت میتفسیر وہ لکھ رہے تھے ہندوستانی مسلمانوں کا ایک طبقہ جو اپنے کو اہلِ حدیث کہتا تھا، شدت سے قیاس کا منکرتھا اور مطلق تقلید کی تر دید کر رہا تھا، درآں کہ قیاس رسول اللہ واللہ اللہ اللہ اللہ اللہ الم سے ثابت ہے اور جس طرح خالص منفولات نبویہ کی انتاع بطریق تعبد کیا جاتا ہے، متدلات فقہاء کی انتاع عبادت کے طور پر مشروع ہے۔ اس پربھی عتاب وثواب ایسا ہی ہے جیسا کہ منفولات نبویہ پر ہوتا ہے کیوں کہ بیہ شریعت اللہ کے علاوہ کوئی چیز نہیں، بلکہ اللہ ہی کے نازل کردہ اصول وکلیات کے تخت ان کا التحزاج ہوتا ہے، اس لئے امور تعبد بدين اصول وكليات كے او پر انحصار كرنا اور ان سے

تفسير بيان الفرآن: ايك جائزه

متخرج جزئيات كاانكاركرنا عقل دفل دونون اعتبار ، بلا شبه غلط دباطل ہے۔ حضرت تعانو كُ نے ان تمام آيات كى تيح تفسير كى ہے جن تقليد وقياس كے منكرين ابطال قياس وابطال تقليد كے لئے استدلال كرتے ہيں جيا كہ سورہ آل عمران كى آيت قُلُ يناهُ لَ الْحِتٰ بَ تَعَالَوُا اِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَ بَيْنِكُمُ أَنُ لاَ نَعْبُدَ اِلاً اللَّه وَلاَ نُشُرِكَ بِهِ شَيْئًا وَلا يَتَّخِذَ بَعُضُنَا بَعُظًا اَرُبَابًا مِّنْ دُوُنِ اللَّه.

( آپ فرماد یجئے کہ اے اہل کتاب آ وُ ایک ایسی بات کی طرف جو کہ ہمارے اور تمہارے درمیان (مسلم ہونے میں) برابر ہے یہ کہ بجز اللّٰد تعالٰی کے ہم کسی اور کی عبادت نہ کریں اوراللّٰہ کے ساتھ کسی کوشریک نہ گھہرا کیں اور نہ ہم میں ہے کوئی کسی کورب قرار دے، خدا تعالٰی کو چھوڑ کر) کی تفسیر میں تقلید باطل وتقلید تیجے مشروع کا فرق بتاتے ہوئے حضرت نے ککھا ہے کہ:

اس آیت سے ایسی تقلید کا ابطال ہوتا ہے جیسی اہل کتاب کرتے تھے جس کا ابھی بیان ہوا'' اور جوتقلید جمہور اہل اسلام میں اب شائع ہے وہ مشروع ہے اور جس تقلید کا ابطال کیا گیا ہے وہ اہل کتاب کی باطل تقلیدتھی اور تقلید مشروع اس آیت کے ذیل میں داخل نہیں جس کامحل مسائل ظنیہ محمّل الطرفین ہیں جب تک کہ ض قطعی محکم مجمع علیہ یا اجماع کے خلاف ہونا ثابت نہ ہوور نہ ض و اجماع کو مقدم رکھا جاتا ہے۔''

منگرین قیاس کا ایک طبقہ ایسا بھی تھاوہ قیاس کا قائل تھا اور تقلید شخصی کی مخالفت کرتا تھا۔ اس گردہ میں سرسید احمد خان بتھے۔ وہ قیاس کے قائل تھے بلکہ ہرعصر کے مجتہد ہونے بے قائل تھے۔

چنانچہ دہ تہذیب الاخلاق میں لکھتے ہیں: '' نہ جب شیعہ امامیہ کا نہایت صحیح اور سچا مسئلہ ہے کہ ہر زمانہ میں محتہ د کا ہونا ضروری ہے ۔ کوئی زمانہ مجتہ دالعصر سے خالیٰ نہیں ہوتا۔''

ا آل عمران، آیت: ۲۲ ۲ بان القرآن جا، ص: ۲۳۷

اس سلسلے میں انہوں نے حضرت شاہ ولی اللَّدُ کی کتاب'' انتباہ فی سلاسل اولیاءاللَّہ و اسانید دارٹی رسول اللہ کی جلد دوم سے علماء مالکیہ وحنفیہ سے بھی اسی طرح کا قول نقل کیا !"-C ليكن صرف مجتهدالعصر كااعتقاد غلط نهتها بلكهانهول نے تقلید شخص کے خلاف جو کچھ کھاتھا اورعلاءاحناف كى جانب بيمنسوب كياتها كدده ايخ مذبب كحظاف بخارى كاندرداردشده احاديث يرعمل كوبدعت وصلالت كتبح بين - چنانچه وه لکھتے ہيں: '' دیکھو مثلاً جو حدیثیں حنی مذہب کے خلاف بخاری میں ہیں حنی اس برعمل کرنے کو بدعت یا ضلالت شجھتے ہیں اور زبان سے بخاری کو اضح الکتاب بعد كتاب اللدكيت بس-" سیداحد خاں کا بیقول مذہب حنفی کے متند ہونے کوا ٹھار ہاتھا، دراں حالیکہ انہوں نے ان احادیث کی نشان دہی نہیں کی ہے جن پر حنفی عمل نہیں کرتے ہیں۔ حضرت تقانوي في الي قتم تح شكوك وشبهات ك ابطال ك لئ يدكها ب: "اور جوتقلید جمہور اسلام میں اب شائع ہے وہ مشروع ہے اور اس آیت کے مضمون میں داخل نہیں جس کامحل مسائل ظدیہ محتملة الطرفین میں جب تک کہ نص قطعی محکم مجمع علیہ یا اجماع کے خلاف ہونا ثابت نہ ہو، ورنہ نص واجماع کو مقدم رکھاجاتا ہے۔'' اس عبارت سے انہوں نے اس غلطی کی نشاند ہی کر دی ہے جوشائع ہوگئی تھی کہ <sup>حن</sup>فی یا مقلدین حدیث کوچھوڑ کرا یے ائمہ کے اقوال پرعمل کرتے ہیں۔ حضرت تھانو کی یا دوسرے علماءِ دیوبند اجتہاد کے درواز ہے کو بند تصور نہیں کرتے ہیں۔البنہ اجتہاد کے جوشرائط ہیں ان کو دہ ضروری قرار دیتے ہیں اور چوں کہ عصر حاضریا ما<sup>ق</sup>بل *کے عصو ر*میں ان شرائط کی جا<sup>مع</sup> شخصیات نہیں پائی جاتی تھیں ،اس لئے عہد اجتہاد کو بندتصور کرتے تھے۔

۲ بیان القرآن ، ج۱، ص: ۲۳۷

١٨٢: بنديب الاخلاق، ج٢، ص: ١٨٢

تغييريان القرآن: ايك جائزه

سوده نساءك آيت ينايَّهَا الَّذِيُنَ امَنُوُا اَطِيُعُوا اللَّهَ وَ اَطِيُعُوا الرَّسُوُلَ وَ أُولِى الْاَمُرِ مِنْكُمُ الخ.<sup>ل</sup>

(اے ایمان دالوتم اللہ کا کہنا مانو اوررسول کا کہنا مانو اور تم میں جولوگ اہل حکومت ہیں ان کا بھی ) کے ضمن میں حضرت تھانو کیؓ فکر داستدلال ادر قیاس کی نیز تقلید کی ضرورت پر گفتگو کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ:

· وها حکام جوک اختلاف بخ بی منصوص ومشهور نبیس بی تا که بلاداسطه کتاب و سنت کی طرف رجوع کرسکیں، پس لامحالہ وہ خفی اور دقیق ہیں جن کا مدلول کتاب وسنت ہونامحل اختلاف ونزاع ہو گیا اس لئے کسی واسطہ کی ضرورت ہو گی جب تك رسول الله عليه تشريف ركفت تصح جب تك تو آب بى كا واسطه كافي تها، لیکن بعد آپ کی وفات کے وہ واسطہ بجز استفتاء کے کیا ہوسکتا ہے۔ پھر جب بعض احکام خفی ور قیق بھی ہیں تو ضروران کے مصادیق نصوص ہونے کے لیے فکر واستدلال درکار ہوگا، یہی شرع میں قیاس کہلاتا ہے اور ممکن ہے کہ بعض طرق استدلال کے فریقین مختلفین کی فہم سے عالی ہوں کیوں کہ ہر حاکم اور برحكوم كا قادر على الاستدلال مونايا عالم بالاستدلال مونا ضرورى نبيس- چنانچه مشاہد ہے پھر بجزاس کے کہ فریقین ان علماء کے افتاء کے بعد با نظار علم دلیل عمل کرلیں اور کیا صورت ہوئی ہے۔ ایسے ہی عمل کو تقلید کہتے ہیں، البتہ اگر حاکم خود بھی حسب شرائط معتبرہ قوت قیاس کی تقریر سے بیجی معلوم ہو گیا ہوگا کہ ادلوالامر کی تفسیر اگر خاص حکام کے ساتھ ہی کی جاوے جیسا متبادر یہی ہے اورعاماءكواس ميں داخل ندكها جاوے تب بھى دوسر ، جزولينى فر دُوْ ، إلى الله وَالسرُّ سُول ميں علاء كے انتاع كاوجوب آگيا بلكه حكام كى اطاعت سے بھى زیادہ کیوں کہ علماء کوخود حکام کامتبوع بھی قراردیا، پس بیمتبوع المتبوع ہو گئے ادرچوں کہ محم آیت کا ہرزمانہ کے لئے عام تھا اس لئے المگ و الرَّسُوُل

ل سوره نساء، آیت:۵۹

تفسير بيإن القرآن: ايك جائزه

کتر جمد میں رسول کے ساتھ لفظ سنت کا اظہار کردیا کیوں کہ بعد دفات نبوئ یکی مکن ہے، البتذ اس دد کے لئے بیضر ورنہیں کہ استد لال ہمیشہ ہر زمانے میں تازہ ہوا کر ے ہلکہ جو استد لال مدون ہو چکے ہیں ان پڑھل کرنا بھی رد میں داخل ہے۔ پس اس سے اہل اجتہا دکا ہر وقت میں موجود ر ہنا لازم نہیں آتا اور انفاق و اختلاف میں جو بی عنوان اختیار کیا گیا ہے اللہ ورسول کے کہ ہوتے کے خلاف ہونا یا نہ ہونا اور ہمل عنوان سے اختیار نہیں کیا کہ اللہ ورسول کے کہ ہوتے کے خلاف ہونا یا نہ ہونا اور ہمل عنوان سے اختیار نہیں کیا کہ اللہ ورسول کے کہ ہوتے کے خلاف ہونا یا نہ ہونا اور ہمل عنوان سے اختیار نہیں کیا کہ اللہ ورسول کے کہ ہوتے کے خلاف ہونا یا نہ ہونا اور ہمل عنوان سے اختیار نہیں کیا کہ اللہ ورسول کے کہ ہوتے کے ال کہ موافق ہونا یا نہ ہونا اور ہمل عنوان سے ختیار نہیں کیا کہ اللہ ورسول کے کہ ہوتے کے ال کہ موافق ہونا یا نہ ہونا وجواس کی سے خلاف ہوت کہ ہوت کے ہوتے ہیں حالاں کہ اطاعت حکام اسلام کی مباحات میں بھی ضرور کی ہوں لئے وہ عنوان اختیار کیا کیوں کہ مباح پر سے ادق آتا ہے کہ وہ خلاف نہیں یعنی جرام نہیں اور موافق کہ مالاں کہ موہم وجود ہے صادق آتا ہے گ

ال کے برخلاف جن لوگوں نے اجتہاد کی تائید میں اپنی قوت صرف کی تھی وہ تقلید کی ندمت میں حدود سے تجاز وزکر کئے تھے اور اجتہاد کی تائید میں اپنے آپ کو قابل اجتہاد قرار دے کر مسائل کا استنباط شروع کر دیا تھا، جیسا کہ حضرت تھا نوک سے قبل کے مفسرین میں سرسید احد خال نے چند مسائل عصریہ میں اپنی قوت اجتہادی سے کام لے کر استنباط کرنا شروع کیا تھا جو یقیناً علاقا۔ چنانچہ انہوں نے آیت حُوِّمَتُ عَلَيْکُمُ الْمَيْتَةُ وَ الدَّمُ وَ لَحُمُ الْحِنْزِيْرِ وَمَا أُهِ لَ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ وَ الْمُنْخَنِقَةُ وَ الْمَوُ قُوْدَةُ وَ الْمُتَرَدِيَةُ وَ الدَّمُ وَ لَحُمُ الْحِنُزِيْرِ السَّبُعُ اِلَاً مَا ذَكَيْتُهُ.

(تم پر حرام کئے گئے مرداراور خنز بر کا گوشت اور جو جانو راللہ کے لئے نماز کر دیا گیا ہو اور جو کسی ضرب سے مرجائے اوراو نچے سے گر کر مرجائے او جو کسی ٹکر سے مرجائے اور جس کوکوئی درند ہ کھانے لگے ) کی تفسیر میں پر کھا ہے: ''اس سے مراد جانور ہیں، لہٰذا پرند وطیوراس میں داخل نہیں ہوں گے۔طیور

ا بان القرآن،ج، ا،ص: + ٢٢ ٢ سورها نده، آيت: ٢٠

تقبير بيان القرآن: ايك جائزه

گردن مزور ی اقسام کا کھانامسلمانوں کے لئے جانز ہے۔<sup>11</sup> اس کے برخلاف حضرت تھانو کؓ نے مٰدکورہ آیت کی تفسیر میں طیور مختقہ کوبھی حرام قطعی میں داخل کیا ہے اور سرسید کے اجتہا دکی تر دید کرتے ہوئے لکھا ہے: ··· پس طيور مختفه بھی جرام قطعی ہیں۔ لا کما زاعم بعض المحر فين . " ای کے ذیل میں چند مسائل بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ: " مسئله ایک یانچوی شرط امام ابوطنیف کنز دیک بیک بیک بر می برده جانور اس شکارکوزخی بھی کرد ہے، جوارح کا مادہ چرج اسکامشعر ہے۔ **مسئلہ** : ایک طریق شکار کا تیر یا بھالہ وغیرہ بھی ہے سے سی بشرا تط حلال ہے۔ **مسین اے** : جوحلال جانوروحشی نہیں ہیں وہ بڈون ذیخ حلال نہیں ہوتے ، یہاں صرف وحشی جانور کا ذکر ہے، ای طرح اگر شکاری جانور کے پکڑنے کے بعد مہلت ذنح کی ملی وہ بھی بدون ذنج کے حلال نہ ہوگا باقی تفصیل شکار کے احکام ومسائل کی کتب فقہ میں ہے۔" حضرت تھانوٹی نے اس طرح عصر جدید کے مجتهدین کی غلطیوں کی نشان دہی ''بیان القرآن میں کی ہے۔جن کا اجتہاد، تاویل وتحریف معنوی درجہ میں پہنچ جاتا ہے۔اس لئے حضرت تھانو کی قرآن مجید کوتخریف معنوی ہے محفوظ کرنے کے لئے سلف صالح کا اتباع

کرتے ہیں اور متجد دین کی غلطیوں کی نشان دہی کرتے ہیں۔

مسائل السلوك كااتهتمام

حضرت تھانوی کے بیان القرآن کا مطالعہ کیا جائے تو حاشیہ کی عربی عبارات کے عنوان ''مسائل السلوک' پر فوراً نظر جاتی ہے۔ انہوں نے بیان القرآن میں مسائل السلوک کے بیان کا جس طرح التزام کیا ہے اور جس طرح کا وش کی ہے، اس سے ان کی عظمت وجلالت اور بحر فی الکلام کا اندازہ ہوتا ہے۔ عصر حاضر میں یا ان سے قبل جوتفسیر یں اردو میں کہ ی گئی تھیں ان میں مسائل السلوک کے استدلال وانتخراج کا التزام نہیں تھا بلکہ اردو میں کہ ی گئی تھیں ان میں مسائل السلوک کے استدلال وانتخراج کا التزام نہیں تھا بلکہ

تفسربيان الفرآن: ايك جائزه

اس دور میں بعض لوگوں کی طرف سے نصوف کی شدید تزین مخالفت ہور ہی تھی اور اس کو بالکل غیراسلامی قرر دیا جار ہا تھا۔ ایسے دفت میں انہوں نے اپنی تفسیر میں مسائل تصوف کے استخراج کا التزام کیااورا پنی تفسیر کے حاشیہ کی عربی اورار دوعبارت میں ان کو بیان کیا۔ ایپاالتزام اردونفاسیر میں نہان سے قبل تھااوران کے عصر میں تھا۔البتہ اُن سے قبل کی عربی تفسیروں میں مسائل تصوف کے استخراج وبیان کا التزام ملتا ہے بلکہ بعض تفسیر وں میں تو صرف مسائلِ تصوف کے انتخراج پر زور دیا گیا ہے جیسا کہ شیخ اکبر کی تفسیر میں ملتا ہے۔ چنانچہ انہوں نے تفسیر میں تمام ترتاویلی انداز اختیار کیا ہے اور ہرلفظ کی تفسیر ظاہر وباطن کے نظر یہ سے کی ہے لیکن شیخ اکبر تصوف میں جس مسلک ومشرب کے قائل تھے حضرت تھا نو ک اس کے قائل نہ تھے اور نہ ان کا وہ مشرب تھا، اس لئے ان کی تفسیر کے سلو کی مسائل تمام تر ان کے لئے مقبول نہ تھے، البتہ روح المعانی میں علامہ خیر الدین آلوی نے تصوف کے مسائل کے بیان کابھی التزام کیا تھا اور اپنی تفسیر میں مسائل سلوک کوباب الاشارہ والتاویل کے عنوان سے جگہ جگہ بیان کیا تھا۔ اس لئے ان کی پینسیر جس طرح حضرت تھا نو کؓ کے لئے دوسرے مسائل کے بیان میں مددگارتھی ،تصوف کے مسائل میں بھی معین تھی۔ چنانچہ وہ تضوف کے مسائل کے استنباط میں روح المعانی سے مدد لیتے ہیں۔مسائل السلوك كمقدمه مي لكھتے ہيں:

> "و قد جعلت تفسیر روح المعانی فی هذا المقصد اصلاً اصیلاً.<sup>ل</sup>

مسائل سلوک کو حضرت تھانویؓ نے اپنی تفسیر میں جگہ دے کراپی عصر کی اس عظیم فکری بے راہ روی کی پیش بندی کی ہے جس کا غلغلہ ان کے دور میں عرب دعجم میں تمام تر پھیلا ہوا تھا اور علما نے عصر تصوف کو غیر اسلامی طریقہ خیال کرنے لگے تھے، جوان کی اپنی کم علمی کی بنیا د پر مبنی تھا۔ اس لئے اس کی شدید ترین ضرورت تھی کہ اسلامی تصوف کے مآخذ کی نشاند ہی ک جائے اور لوگوں کو اس طریقہ کی غفلت سے بچا کر ان کی اخلاقی وروحانی تربیت کی جائے۔

ا بان القرآن، مقدمه، ن ا، ص:۵

غيراسلامي نظريات كىتر ديد

تصوف میں ظاہر أبہت سے غلط امور داخل ہو گئے تھے بلکہ بعض غیر اسلامی طریقے بطور عبادت رائح ہو گئے تھے اس لئے تصوف کے اصلی سرچشمہ سے استنباط کے دقت اس کا بھی لحاظ ضروری تھا کہ باہر سے کوئی چیز درآ مدنہ ہوا ورخواہ مخواہ تا دیل کے ذریعہ ان کو قر آن کے موافق بنا کر اسلامی نہ قرار دیا جائے ، اس لئے حضرت تھا نوئی نے تصوف کے مسائل بیان کرتے وقت ان غیر اسلامی نظریات کی تر دید کی ہے جو تصوف میں داخل ہو گئے تھے، مثلاً حلول کا نظریہ، یا وحد ۃ الوجود کا نظریہ، یا اسی طرح کے دوسرے طریق ہائے تعبد جو تصوف کے طریق کے ایک رائے ہو گئے تھے۔

مدعيان طريقت كاطريقة چنانچ سوره مائده كى آيت "يا اَيُّهَا الَّذِيُنَ امَنُوُ الاَ تُحَوِّمُوُ اطَيِّباتِ مَا اَحَلَّ اللَّهُ لَكُمُ<sup>نِل</sup>َ

(اے ایمان دالو!اللہ تعالیٰ نے جو چیزیں تمہارے داسطے حلال کی ہیں ان میں لذیذ چیز دں کو حرام مت کرد ) کے ذیل میں حاشیہ میں لکھتے ہیں:

"قوله تعالى: ياايها الذين آمنوا الخ اس ميں رسم ترك حيوانات كا ابطال ب، جو بعض مرعيان طريقت كاطريق ب- <sup>، س</sup> الى طرح آيت لَقَدْ حَفَرَ الَّذِيْنَ قَالُوُ ابِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمَسِيُحُ ابن مريم (اور بيشك وه لوگ كافر ہو چکے ہيں جنہوں نے بيكہا كہ اللہ تعالى عين سے ابن مريم ہے) كے ذيل ميں لکھتے ہيں: (اس ميں بطلان حلول و اتحاد پر جس كے قائل جاہل صوفى ہيں، دلالت ہے۔

ا سوره مانده، آیت: ۸۷ ع بیان القرآن، ج۱، ص: ۹۰۵ س بیان القرآن، ج۱، ص: ۱۰۵

10

کے ساتھ آراستہ رکھتا ہو مگر اس میں حب جاہ کی آمیزش بھی کرتا ہو، ایسا شخص حقیقی اور مخاطبت حق کے درجہ سے دنیا اور آخرت دونوں میں ساقط ہو جائے گا۔''<sup>T</sup>

اس طرح حضرت تقانوی نے قرآن مجید کے خالص روحانی واخلاق پہلوکوا جاگر کیا ہے جس کے ذریعہ بندہ قرب خداوندی کے مدارج طح کرتا ہے اور اپنے کواعلیٰ اخلاق واوصاف کا نمونہ بنا کر خدائی منشاء و مقصد کی تکمیل کرتا ہے۔ حضرت تقانوی نے تقریباً سولہ سترہ سومسائل قرآن ت اخذ کئے ہیں، جسے حاشیہ پر'' مسائل السلوک فی کلام ملک الملوک' کے عنوان ت ذکر کیا ہے۔ اسی طرح انہوں نے اپنے ایک رسالہ ''الکشف'' میں مسلام حدیثوں نے نو سواصول سلوک خلام کریا ہے۔ اسی طرح اپنے ایک رسالہ ''الکشف' میں مسلام حدیثوں نے ' سواصول سلوک خلام کریا ہے۔ اسی طرح اپنے ایک اور رسالہ ''التقریف فی معرفة احادیث'

تفسير بيان القرآن: أيك جائزه

میں بھی پچھ کمزور حدیثوں سے چند سودینی باتوں کو ظاہر کیا ہے۔ قرآن کالغوی و بلاغتی اعجاز

مسائل السلوك كے بعد تفسير "بيان القرآن" كى عظمت كواردو تفاسير كے درميان جو چز بیان کرتی ہے، وہ بیان القرآن کے اندر، لغت و بلاغت کی تحقیقات کا التزام ہے۔ قرآن مجید حربی زبان میں بلاغت کا اعجاز ہے۔ نہ ایسا کلام کسی تے بس میں ہے کہ بول سکے اورلکھ سکے۔اس لئے اس کی کسی دوسری زبان کے اندر ترجمانی کرنے کے لئے بھی اس کے اعجاز بلاغت كاعلم ضرورى ب جس ك ليح عربى زبان ك اندر ترجمانى كرن ك ليح بحى اس کے اعجاز بلاغت کاعلم ضروری ہے، جس کے لئے عربی زبان کے قر آنی لغات کا صحیح علم ضروری تھا۔ چنانچہ حضرت تھانویؓ نے اپنی تفسیر کے اندر تر جمانی کرتے ہوئے جن نکتوں کالحاظ رکھا ہاس کی توضیح قرآنی لغات کی تشریح سے کی ہے،جس سے بیان القرآن کے ترجمہ کا پڑھنے والابصيرت كے ساتھ خدائى كلام كاار دوتر جميد تيج ترين بنيا دول پر مجھتا ہے اوراس التزام سے حضرت تھانو کی نے قرآن کے معنوی تحریف کی پیش بندی کی ہے، ان سے پہلے جن لوگوں نے اردوتر جمہ کئے تھے، ان میں سے بعض مثلاً سرسید، ڈپٹی نڈ سراحد وغیرہ کے قرآن کے ترجمہ میں غلطیاں ملتی ہیں، جن پران کے ہم عصروں اور بعد کے لوگوں نے تنقید کی ہے، جیسا كەخود حضرت تھانوى فے ڈپنى نذيراحد كے ترجمه كے غلطيوں كى نشاند بى ايك رسالد كھركى ہے۔جو ' اصلاح ترجمۂ دہلویہ' کے نام سے مطبع نظامی کانپور سے ااواء میں چھیا تھا، چنانچہ حضرت تھانوی نے انغلطیوں سے اپنی تفسیر ' بیان القرآن' کو بچانے اور تحریفِ قرآنی سے اینے آپ کوالگ رکھتے ہوئے اپنا ترجمہ کیا ہے اور اپنے ترجمہ کے دلائل حاشیہ کی عربی عبارت میں اللغات البلاغة اور ملحقات الترجمه کے ذريعة تشريح كر مے درج كى بے اور جہاں كہيں مشكل افت آئى ب، ايخ ترجمدى بنيادسلف سے پيش كردى ب، اس طرح صاف طور پر بصیرت رکھنے والامحسوس کرتا ہے کہ ان کے پیشرووں نے جوغلطیاں کی ہیں ان سے ان کا دامن پاک ہےاوران کے ترجمہ کے پیچھے سلف صالحین کی فعالی اور بلاغتی اور تفسیر ی تحقیقات

تقيير يبإن الفرآن ايك جائزه

ے دلائل ہیں۔ پچھلے باب میں ہم تفسیر بیان الفرآن کے ترجمہ کی خصوصیات سے بحث

144

کرچکے ہیں،جس سے اس ترجمہ کی خصوصیت کا اظہار ہوتا ہے۔ ہندوستانی مفسرین قرآن کے بلاغتی امور سے بحث نہیں کرتے ہیں جس کی وجہ ایک تو یہ ہوتی ہے کہ وہ خود قرآن کے بلاغتی اعجاز پر عبور نہیں رکھتے۔ دوسرے اپنے قاری کوسا منے رکھ کرتفسیر لکھتے ہیں اور بدلوگ عموماً ایسے ہوتے ہیں جوعربی زبان کے قواعد سے داقف نہیں ہوتے جس سے عام طور پر غلط نہی ہیہ ہوگئی تھی کہ اعتقاد کی حد تک تو قر آن کواپنے معانی و بیان *کے اعتبار سے معجز ہسمجھا جا*تا تھالیکن فکر دعقل سے ملی طور پراس کا ایقان نہ ہوتا تھا، چنانچہ ایسا ہی کچھڈ پٹی نذیر احمد کے ترجم، سرسید احمد خال کی تفسیر وترجمہ، مولا نا احمد رضا خال کے ترجم بلکہ قرآن کے دوسرے ترجموں مثلاً مولانا شاہ رفع الدین صاحبؓ کے ترجے، مولانا شخ الہند کے ترجے، مولانا شاہ مراد الله انصارى، سيد امر على، مولانا فتح محد جالند هرى، مولانا ابوالکلام آ زاد وغیرہ کے ترجے ہے محسوں ہوتا ہے۔ حتی کہ ترجمہ کی فنی غلطیاں شاہ عبد القادر دہلوئی کے ترجے تک میں ملتی ہیں جیسا کہ خود حضرت تھا نو کی نے تفسیر کے مقدمہ میں اپنے ترجمہ کوقابل فہم، آسان اور تحت اللفظ ہونے کا ذکر کرتے ہوئے ذکر فرمایا ہے۔

ان سے پیشتر اردومتر جمین کے ان ترجموں سے قرآن کا اعجاز بالکل سامنے ہیں آتا ہے۔اگراس کی دجہ تلاش کی جائے تو مختلف وجوہ سامنے آئیں گی ،لیکن حقیقت بیہ ہے کہ قرآن مجید کا ترجمہ جب کیا جاتا ہے تو عربی زبان کی تمام تر گہرائیاں اور بلاغتیں اردو کے قالب میں نہیں ساسکتی تقییں ۔ اس کے علاوہ حقیقت پی تھی کہ قر آن کوخود خدانے اعجاز و بلاغت كانمونه بنایا تقا،اس لئے اگر کسی اور زبان میں اس كا ترجمہ بھی اسی شان وبلاغت كا نمونہ ہوتا توایک دوسری انسان تخلیق اس کے مماثل ہوجاتی۔ جوانسان کی قدرت سے باہر تھا۔اس لیے اس کی ضرورت تھی کہ ترجمہ کے اندرا گرقر آن کا اعجاز نہیں سار ہا ہے تو الگ ے اپنی عقل دفکر کی بدولت اس اعجاز کی طرف قاری قر آن کومتوجہ کیا جائے اور قر آن کے اعجازی خصوصیات و کمالات کو ظاہر کیا جائے گا۔اگر اس نگاہ اور اس پہلو سے ہم تفسیر بیان الفرآن کو دیکھتے ہیں تو اردو تفاسیر کے اندر اس کی حیثیت ایک مثالی اور انقلابی تفسیر ک

ہوجاتی ہے۔ اگر چہ مولانا ابوالکلام آزاد نے اپنے مقدمہ تر جمان القرآن میں قرآن کے اعجازی امور کی طرف توجہ دلائی تھی مگر وہ بھی قرآن کے اعجاز کواپنی تفسیر کے اندر خلاہر نہ کر سکے تھے اور بید حضرت تھا نوٹ کا کمال ہے کہ وہ اختصار کو مدِنظر رکھتے ہوئے حاشیہ کی عربی عبارت میں ''البلاغة'' کاعنوان لگا کر ہر جگہ قرآن کے بلاغتی اوصاف د کمالات کی نشان دہی کرتے ہیں، لیکن یہاں اس حقيقت کا اظہار ضروری ب كدانہوں فے قرآنى بلاغت کوخالص فنی طریقہ پر پیش کیا ہے اور بدانہی لوگوں کے لئے مفید ہے جو عربی زبان کے بلاغتی فن اوراس کے رموز داشارات اوراصطلاحات کو پنجھتے ہوں۔ مثلاً قرآنى آيت ياَيُّهَا الَّذِيْنَ المَنُوا لا تُبْطِلُوا صَدَقَتِكُمُ بِالْمَنَ وَالْآذَى لَ (ا- ايمان والواجم احسان جتلاكرياايذاء يبنجاكراين خيرات بربادمت كرو) اس آیت کے بلاغتی اعجاز کوظاہر کرتے ہوئے حضرت تج رفر ماتے ہیں کہ: "قوله لا تبطلوا الخ ههنا ابطالان الاول افساده بعد صحته والثاني اتيانه باطلا من الراس. من روح المعاني – في حاشية البيضاوى برمزف فالمنافق كالصفوان و نفقته كالتراب و رياه كالوا بل و قال في روح المعاني لو جعل مركبا صح قيل و هذا هو الا وجه. بروبة في روح المعاني للطافة هوائها من انفسهم جواز ان تكون بمعنى اللام والمعنى توطينا لانفسهم على طاعة اللُّه تعالى ضعفين اى ضعفا بعد ضعف فالتثنية للتكثير – او مشلى ما كانت تشمر في سائر الاوقات بسبب ما اصابها من الوابل او اربعة امثاله بناء على الخلاف في ان الضعف هل هو المثل او المثلان كذا في روح المعاني<sup>".</sup> حضرت تقانون يخطيم عربي اديب علامه ذخشري كي تفسير '' كشاف' اورعلامه خير الدين آلوی کی تفسیر''روح المعانی'' کے ذریعہ قرآن کے ادبی عظمت سے واقف تتھ جیسا کہ

ا سوره بقره، آیت: ۳۱۳ ۲ بیان القرآن، ج۱، من: ۱۹۲

تفسير بيان الفرآن ابك جائزه

مذکورہ بالاعبارت سے بھی معلوم ہوتا ہے، اس لئے وہ حاشیہ کے اندر ''البلاغة'' کے عنوان کے تحت اُنہی دونوں تفسیروں کی عبارتیں نقل کرتے ہیں جس سے وہ اردو داں طبقہ جو عربی زبان کو سمجھتا ہے، قر آن کی ادبی وعظمت سے کسی قد رآگاہ ہوجاتا ہے لیکن اس کے باوجود بھی کہ حضرت تھا نو کی نے اس موضوع پر لکھا ہے۔ اگر کسی قد راور تفصیل سے کام لیتے اور اس طرح عنوان لگا کر قر آن کی بلاغت کی مزید تو ضبع کردیتے تو ہندوستانی علاء کے لئے قر آنی اعجاز کی واقفیت آسان ہوجاتی، وہ اردو ترجمہ بھی پڑھتے ہفسیر بھی پڑھتے اور مزید تفکر وتد بر سے کام لے کران کے بلاغتی امور کو بھی سمجھتے۔

علم القراءت والاعراب

ابتدائی اسلام میں قرآن کی تلاوت مختلف لیجوں اور عرب کے مقامی لوگوں کی زبانوں میں ہوتی تھی، پھر قرایش کے زبان ولب ولیجہ میں اس کو محصور دیا گیا اور دوسر ے لیجوں کو منسوخ کردیا گیا مگراس میں بھی تلفظ اور لیحض الفاظ کی ادائی گی اور اعراب میں پچھا ختلاف رہا، جو بعد میں چل کرسات قراء قرآن کی زباتوں میں محصور ہو گیا اور ان بی کی قراء تیں موجودہ قرآن کے تلفظ واعراب کی بنیاد ہیں۔ قراء سبعہ (۱) نافع مدنی (۲) ابن کی تر کی (۳) ابوعر البھر کی (۳) ابن عامرالشامی (۲) جزہ الکونی (۷) اور کسائی الکونی۔ ان تمام لوگوں کی قراء توں کا اعاط حضرت تھا نوک نے کیا ہے۔ وہ اولا لفظ قرآن کو نقل کرتے ہیں، اس کے بعد قراء توں کا اعاط حضرت تھا نوک نے کیا ہے۔ وہ اولا لفظ قرآن کو نقل کرتے ہیں، اس کے بعد قراء توں کا اعاط حضرت تھا نوک نے کیا ہے۔ وہ اولا لفظ قرآن کو نقل کرتے ہیں، اس کے بعد قراء توں کا اعاط حضرت تھا نوک نے کیا ہے۔ وہ اولا لفظ قرآن کو نقل کرتے ہیں، اس کے بعد قراء توں کا اعاط حضرت تھا نوک نے کیا ہے۔ وہ اولا لفظ قرآن کو نقل کرتے ہیں، اس کے بعد قراء توں کا اعاط حضرت تھا نوک نے کیا ہے۔ وہ اولا لفظ قرآن کو نقل کرتے ہیں، اس کے نعد قراء توں کا اعاط حضرت تھا نوک نے کیا ہے۔ وہ اولا لفظ قرآن کو نقل کرتے ہیں، میں اس کے معد قراء توں کا اعاط حضرت تھا نوک نے کیا ہے۔ وہ اولا لفظ قرآن کو نقل کرتے ہیں، کو تقل کرتے ہیں اور عام طور پر انہوں نے اس باب میں بھی علامہ آلوی کی '' روح المعانی'' کے نقول پر اعتماد کیا ہے۔ یعض جگہ انہوں نے بیضا دی وغیرہ کے اقوال بھی نقل کے بیں۔ اس کے معلادہ قراء ت سبعہ کے سلسلے میں لکھی گئی کتا ہوں سے نقل کرتے ہیں۔ مثلا قرآنی آ یہ: وَ یُکھَفَوْ عَنْکُمْ سَیّاتِ کُمْ ا

إ سوره بقره، آيت: ۲۷۲

"قوله و يكفر عنكم قرأة نافع والحمزة والكسائي به (اي بالنون) بجزء ما (معطوفة) على محل الفاء و مابعده كذا قال البيضاوى. حضرت تھانویؓ نے اس طرح جو کارنامہ قراء توں کے بیان میں انجام دیا ہے اس ے علم القراءت والاعراب اورعلم النفسير کے مابين مزعومہ دوری ختم ہوجاتی ہے۔ اُن کے اس طرز کے بالمقابل اردوتفسیروں میں اگرعلم القراء ۃ والاعراب کو تلاش کیا جائے تو نگاہ تھک کر مایوں واپس آجاتی ہے حالاں کہ علم انٹسیر کا ایک اہم باب علم الاعراب والقراء ۃ ہے۔اس کے علم سے قرآن کے اندر مابین القراءات دقیق نکتوں کاعلم ہوتا ہے اور بہت ے حقائق سے بردے اٹھتے ہیں۔ ترجمه برابل علم کی آراء بیان القرآن کی مقبولیت کا ایک اہم سبب اس کا ترجمہ ہے۔ پینے الہند مولا نامحمود الحسن لكهت بن: '' بندے کے احباب میں مولوی عاشق الہٰی اور مولا نا اشرف علی تھا نو گئے جو ترجمہ کیا ہے احقرنے دونوں ترجموں کو تفصیل سے دیکھا ہے جو خرابیوں سے یاک صاف اورعمدہ میں <sup>2</sup> مولوی سید مجبوب رضوی زیرنظر ترجمہ قرآن مجید کے بارے میں لکھتے ہیں کہ: · · حضرت مولانانے بیتر جمداینی تفسیر بیان القرآن کے من میں کیا ہے۔ متند علماء کی متفقہ رائے ہے کہ بیر ترجمہ تحت اللفظ ہونے کے باوجود بامحاورہ، مطلب خیز ، سلیس اور نہایت عام فہم ہے اور ان اغلاط اور خلل گفظی سے پاک ہے جواردو کے اکثر تراجم میں پائے جاتے ہیں۔' مقدمه ترجمه قرآن میں شیخ الہندمولا نامحمود حسن لکھتے ہیں کہ: '' بندہ کے احباب میں ادل مولوی عاشق الہٰی سلمۂ ، ساکن میر <del>ٹ</del>ھ نے ترجمہ کیا، ا**س کے بعد** ۲ مقدمة فيرعثاني ا بيان القرآن، ج١، ص: ١٩٧

مولانا اشرف على صاحب سلمداللد في ترجمه كبا-احفر في دونو ن ترجون كوتفصيل ت ديكها جوجمل خرابیوں سے پاک وصاف اور عمد ہر جے بی ۔" سيدسليمان ندوى لکھتے ہيں: ''اس ترجمہ میں بیان کی سلاست کے ساتھ بیان کی صحت کی احتیاط ایسی کی گئی ہے جس سے حقیر کی نظر میں بڑے بڑے بڑے خالی ہیں ادراس ترجمہ میں ایک خاص بات بیدر کھی گئی ہے کہ کم علمی پاتر جموں کی عدم احتیاط کی دجہ ہے جو شکوک قرآنی آیات میں عام پڑھنے والوں کو معلوم ہوتے ہیں، ان کا ترجمہ اس طرح کیا گیاہے کہ بغیر کسی تاویل کے وہ شک ہی پیش ندآئے۔ مولا ناعبدالماجد دريابادي لکھتے ہيں: 'ترجمه بامحادره ومطلب خيز ب باتى ترجو س ب نياد كردين والاب" مولا ناعبدالشكورتر مذى لكصة بين: "ترجمه بامحاورہ اور عام فہم ہونے کے ساتھ زبان کی سلاست اور بیان کی صحت میں وہ بڑے تراجم سے سبقت لے گیا ہے، ترجمہ یح اغلاط سے پاک باورزبان فضيح ب-" تفسيريرا ہل علم کی آراء علامه سيدسليمان ندوى كہتے ہيں: · · مولا نان اپن تفسير ميں روايات صححه اور اقوال سلف صالحين كاالتز ام كيا ہے ، فقہی اور کلامی مسائل کی توضیح کی گئی ہے۔ شبہات اور شکوک کوحل کیا گیا ہے۔ صوفیانداور ذوقی معارف بھی درج کئے گئے ہیں۔تمام کتب تفاسیر کوسامنے رکھ کران میں ہے کسی قول کودلائل سے ترجیح دی گئی ہے۔ بیتفسیر تیرہویں صدی ے وسط میں لکھی گئی ہے، اس لئے تمام قد ماء کی تصانیف کا خلاصہ اور مختلف و

ا یادرفت کال، سید سلیمان ندوی مجلس نشریات اسلامی کراچی م ۳۵۳۰ ۲ ماهنامه الحسن، حضرت تصانوی نمبر، ص: ۲۳۳

تفسير بيان القرآن: أيك جائزه

منتشر تحقیقات ای میں یکجامل جاتی ہیں۔ یک مولا ناانور شاہ شمیری نے فرمایا: " میں سجھتا تھا یہ فیبر عوام الناس کے لیے کاملی گئی ہے لیکن تفسیر دیکھنے سے معلوم ہوا کہ اس سے علاء بھی استفادہ کر سکتے ہیں۔ " ک مولا نا ادر لیس کا ندھلوی نے فرمایا: " جو مضامین کئی صفحات کے بعد مطالعہ سے حاصل نہیں ہوتے ، حضرت تھا نو گ " ہو مضامین کئی صفحات کے بعد مطالعہ سے حاصل نہیں ہوتے ، حضرت تھا نو گ " ہو مضامین کئی صفحات کے بعد مطالعہ سے حاصل نہیں ہوتے ، حضرت تھا نو گ معتی محر شخصی صفحات کے بعد مطالعہ سے حاصل نہیں ہوتے ، حضرت تھا نو گ " ہو مضامین کئی صفحات کے بعد مطالعہ سے حاصل نہیں ہوتے ، حضرت تھا نو گ " ہو مضامین کئی صفحات کے بعد مطالعہ سے حاصل نہیں ہوتے ، حضرت تھا نو گ " مفتی محر شخصی صفحات کے بعد مطالعہ سے حاصل نہیں ہوتے ، حضرت تھا نو گ مفتی محر شخصی صفحات کے بعد مطالعہ ہوں نہ سے بھی جنہوں نے تفسیر قرآن مفتی محر شخصی صاحب لکھتے ہیں : " سے نہیں جنہوں نے تفسیر قرآن کے پور نے ذخیر سے تو صرف وہ ہی علماء ہوان سکتے ہیں جنہوں نے تفسیر قرآن سے پیش نظرر ہی ہوں ۔ دہ دیکھیں کہ ہڑ بے ہڑ بے ایٹ کالات کو دوجا رلفظوں میں حل کردیا گیا ہے۔ " ک

> ایی ما چنامه الحسن ، ص: ۱۲۰ ۲ تاریخ دارالعلوم ، ج۲ ، ص: ۲۰ ۳ ما چنامه الرشید ، دارالعلوم نمبر ، ص: ۲۲ ۵۷ ۲ علوم القرآن ، حضرت مولا نامفتی تقلی عثمانی صاحب مدخلا ، مص: ۷۰۵

كتابيات

حضرت مولا نااشرف على تقانو كٌ يروفيسرغلام احدحريرى يروفيسر محدسعودعالم قاسى د اكثر صالحة عبد الحكيم شرف الدين قارى شريف احرصاحب حضرت مولا نااشرف على تقانو كُ حضرت مولا ناعبدالحق صاحب حضرت مولا ناشاه عبدالقادرصاحب ڈاکٹرصاحب زادہ ساجدالرحن يشخ الهند حفرت مولا نامحمود حسن ديوبندى ڈ اکٹرعبدالعمدصا رم الاز ہری حافظ مشاق احمر چشتى صاحب

قرآن كريم مسلم شريف بيان القرآن قرآن مجيد کے تراجم جنوبی ہند کی زبانوں میں تاريخ تفسيرومفسرين اردوتفاسير، جميل نقوى شاه دلی الله د ہلوی کی قرآ نی فکر کا مطالعہ فضلائے دارالعلوم کی قرآنی خدمات قرآن كريم كےاردوتر جے تاريخ قرآن شريف اصلاح ترجمه دبلوبه تفسير حقاني (تفسير فتخ المنان) موضح القرآن برصغير ميں مطالعہ قرآن ترجمة شخ البند تاريخالنفسير علم تفسيراور مفسرين

تفسير بيان القرآن: ايك جائزه

یخ محد مرتضی <sup>احس</sup>ینی الزبیدی ابن منظورا فريقي ابوالحيان اندكس الحاج خليفه صطفى بن عبدالعزيز مصطفى الحبلي يشخ عبدالعظيم الزرقاني مولا نااسلم جيراجيوري دائره معارف اسلاميه عمادالحسن آزاد فاروقي بروفيسر محدسالم قددائى بزرگ بن شهر يار يروفيسرخليق احمد نظامى حضرت شاه ولى اللدمحدث د بلوڭ يشخ الاسلام ابن تيمية يشخ مجرعمرانسفي ابن تيميه مولاناسرسيداحمدخال صاحب حضرت مولاناسيد سليمان ندوى صاحب حضرت تقانو گ ذاكثرر يحانه ضياءصديقي

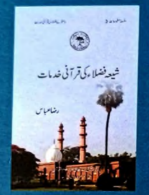
151

تاج العروس لسان العرب البحرامحيط كشف الظنون الاتقان في علوم القرآن منابل العرفان ہمارے دینی علوم دانش گاه پنجاب عربي وفاري تفسيرنو ليي مي مندوستاني مسلمانون كاحصه جمال الدين اعظمي بندوستان ميس اسلامي علوم واديان علوم اسلاميداور مندوستاني علماء عجائب الهند مقالات الفوزالكبير كتاب التعيية شرح عقائد الموافقه تهذيب الاخلاق بادرفتكال ما بنامه الحسن (مجموعه مقالات) بيإن القرآن كاتحقيقي وننقيدي مطالعه

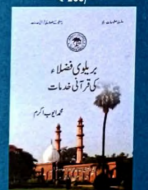
## **Tafseer Bayanul Quran: Ek Jayeza** bv

Maulana Mufti Mohammad Izharul Haque Qasmi

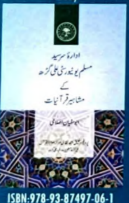
خليق احد نظامي مركز علوم القرآن كى چندا بهم مطبوعات



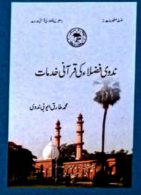
ISBN:978-93-88928-07-6 ₹ 200/-



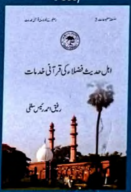
ISBN: 978-93-88928-95-3 ₹ 500/-







ISBN:978-93-88928-05-2 ₹ 300/-

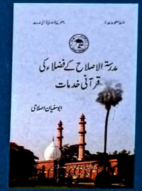


ISBN:978-93-8892213-7 ₹ 400/-

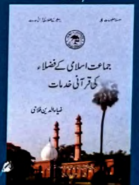
3 فضلائح ديويند

كى قر آنى خدمات

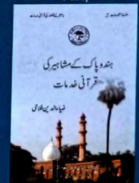
64230-13



ISBN: 978-93-88928-03-8 ₹ 400/-



ISBN:978-93-88928-08-3 ₹ 350/-



ISBN: 978-93-88928-99-1 ₹ 500/-

K. A. Nizami Centre for Quranic Studies Aligarh Muslim University, Aligarh -202002, INDIA

ISBN: 978-93-90167-31-9

₹ 600/-



Opposite Blind School, Qila Road Shamshad Market, Aligarh-202001 Mob: +91-7906863461, Ph: 0571 2970227 E-mail: bbpublication@gmail.com Website: www.brownbooks.in

